## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

जैन पुरातत्त्व-सम्यन्धी पाण्मासिक पत्र

भी बरवरनाकीय ज्ञान मानिए संस्कृत

माग १५

जुलाइ ११४⊏

क्रिगा १

प्रोफ्तर एठ किंद्र प्रोफ्तर गो० सुनाल जैन एम ए , साहिलाचार्य राबु नामता प्रमाद जैन, एम धार ए यस टी एन प० नमिच इ जैन साहस्वर, ज्योतियाचार्य साहित्वरल

र्जन सिद्धान्त भवन श्रारा द्वारा प्रकाशित

# ्विपय सूची

|    |                                                                                      | âß     |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ?  | कदम्य नरेश रविवर्मा स्रोर उनका एक शिलालेख—[श्रीयुत या० कामना                         | _      |
|    | प्रसाद जैन डी० एंत्त०, एम०, ब्यारं० ए० एस०                                           | १      |
| २  | एक साम्प्रद्मियक चित्रण—[श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री                            | દ      |
| 3  |                                                                                      | ११     |
| 8  | चन्द्रगुप्त-चाण्क्य इतिवृत्त के जैन आधार—[श्रीयुत वा० ज्योति प्रसाद                  | -      |
|    | जैन एम० ए०, एल-एल० वी०                                                               | १७     |
| ¥  |                                                                                      | २५     |
| દ્ |                                                                                      | ३२     |
| ૭  |                                                                                      | 38     |
| =  | दित्त्त्या भारत में जैनधर्म का प्रवेश श्रोर विस्तार-[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री | ४२     |
| 3  | विविध विषय—[श्रीयुत पं० ने सिचन्द्र शास्त्री ४६.                                     |        |
|    | सुहोनिया या सुधीनपुर                                                                 | ४६     |
|    | कवि वृन्दावन कृत सतसई                                                                | ४७     |
|    | द्वकुण्ड का ध्वंस जैन म्न्टिर                                                        | ሂ⊏     |
| १० |                                                                                      | ક્ટ    |
| •  | (१) पट्खरडागम ⊏ वीं जिल्द . ं                                                        | ६१     |
|    | (२) मोत्तमार्ग प्रकाश का श्राधुनिक हिन्दी रूपान्तर                                   | દર     |
|    | (३) कन्नड प्रान्तीय ताडपत्रीय-प्रन्थ-सूची                                            | દરૂ    |
|    | (४) मदन पराजय                                                                        | દ્રષ્ટ |
|    | (५) करलक्खण                                                                          | દડ્ડ   |
|    | (६) कुन्दकुन्दाचार्य के तीन रत्न                                                     | દૂધ    |
|    | (७) वर्गी-वाग्गी                                                                     | કક     |
|    | ्र्िशीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                                                    |        |
|    | (८) जैनधर्म—[श्रीमती ब्र० पं० चन्दावाई                                               | દહ     |
|    | (६) राजुलकान्य—[श्रीयुत पं० महेन्द्रकुमार कान्यतीर्थे                                | . 8⊏   |
|    | (१०) भाग्यफंल—[तारकेश्वर त्रिपाठी, ज्योतिपाचार्य                                     |        |
| 1  | १९ जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा का वार्षिक विवरण—[श्रीयुत वा० चक्रेश्वर कुमा            |        |
|    | ਕੌਰ ਕੀਨ ਸਮ-ਸੀਨ ਕੀਨ ਸਕਨ                                                               | ৩০     |



#### जैनपुरातस्य और इतिहास विषयक बाण्मासिक पत्र

27797 6 6

जुलाइ १९४८। श्रावर्ष, वार नि० स० २४०४

केरण १

### कदम्ब नरेश रविवमी और उनका एक शिलालेख

[ ले॰--श्रीयुन बा॰ कामना प्रसाद जैन शि॰ प्ल॰ प्रस॰ श्रार॰ ए॰ प्रस॰ श्रलागन]

क्टम्बर्ग क राजा लोग क्लाम्क देश वं श्रविवासी थे। उनका तुन्त वृत्त क्लाम्क कारण वद 'क्रम्बर' कहानाये थे। तामिल साहित्य म क्रम्या ग्रा उल्लेख कोयाकानम् देश के 'नजन' नामक सज्याधिकारी के रूप में हुणा है। तामिल प्रायकार 'क्रम्बर' नाम से भी उनका उल्लेख कोयाकाने कारणायि नाम कारणाय कारणाय के सार्व १ जिल्ला है कि हिस्सर' नाम से भी उनका उल्लेख कारते हैं। इनकी सज्यानी वननासी या वैजयनों थी। श्री निन्तेस्ताय जा 'हरिसर' से सार्व १ जिल्ला है कि हिसर' से सार्व भी से मिल्ला है कि हिसर' से सार्व भी से सिंद हुए। उनके वराज कारण वृत्त निन्ते प्रव वर्ष कराजा वेदिक प्रमान कारणा भारता है जिल्ला के स्वात कारणाय के सार्व है कि हिसर' से स्वत्य के सार्व है कि स्वत्य के सार्व किनों पर था। भारत में करम्ब वर्ष कराजा वेदिक प्रमान नुवायी थे, एस्टु उपरान्त वे जैनमं के श्रव्यालु हुए थे। इन्होंने मन् २४० के से ६०० हैं। तक साथ किया था।

बनेबासी के इन कदम्ब बधी राजाओं में रिविचमा एक मिस्ट गरेस था। इनके थिना मुगेरावमा का स्वरोधास इनके बास्यकाल में हो गया था। अतरप्य इनके चाचा मानपाता वमा ने राजकात को समासा था। अव होकर रिविचमा ने राजधान किया था। अव अर्थ राजिय कर (४५० ५०० ई०) सानदार सासन किया था। वनवामी के कदम्ब अर्थ राजाओं ने बड़ी अनितम मानपासी सामक थे। उन्होंने कह समाम लड़कर अपने राज्य को समृद्धिसाली कनाया था। उनके चाचा विन्सुवमा ने विदीह सहा किया था। उनके चाचा विन्सुवमा ने विदीह सहा किया था, किन्तु रिविचमा ने विदीह सहा किया था। उनके चाचा विन्सुवमा ने विदीह सहा किया था। अनके चाचा विन्सुवमा ने विदीह सहा किया था।

प्रबंध में उनके छोटे गाई भानुवर्गा ने उनका खूब ही हाथ बटाया था। उनका पुत्र हरिवर्गी उनके पश्चात् शासनाधिकारी हुन्ना था।

सम्राट् रविवर्मा भी श्रापने पिता मृगेशवर्मा के ममान जैनधर्मानुयायी थे। हल्सी (वेलगाँव) मे प्राप्त हुये उनके दानपत्र से उनकी जैनधर्म में हद श्रद्धा मक्ट होती है। उसमें लिखा है :—

"महाराज रिव ने यह अनुशासन पत्र महानगर पालासिक में स्थापित किया कि श्रीजिनेन्द्र की प्रभावना के लिये उस ग्राम की आमदनी में से प्रति वर्ष कार्तिकी पृश्णिमा को श्री अप्टान्डिकोत्सव, जो लगातार आठ दिनों तक होता हैं, मनाया जाया करे; चातुर्मास के दिनों में साधुओं की वैयाहत्य की जाया करें; और विद्वज्जन इस महानता का उपभोग न्यायानुमोदित रूप में किया करें। विद्वत्मंडल में श्री कुमारदत्त प्रधान हैं; जो अनेक शासों और सुभापिनों के पारगामी हैं. लोक में प्रख्यान हैं, सर्चित्र के आगार हैं और जिनकी संप्रदाय सम्मान्य है। धर्मात्मा ग्रामदामियों और नागरिकों को निर्नत्र जिनेन्द्र भगवान की पूजा करना चाहिये। जहाँ जिनेन्द्र की पूजा सदैव की जाती है वहाँ उस देश को अभिवृद्ध होती हैं, नगर आधि व्याधि के भय से सुक्त रहते हैं और शासक गए। शक्तिशाली होते हैं? ।

रिववर्मा स्वयं श्रावक के दैनिक कर्म—दान देना और जिनपूजा करना, करते थे श्रोर श्रापनी प्रजा को भी उनको पानने के लिये श्रीरमाहित करते थे, उनका भाई भानुवर्मा भी जिनेन्द्रभक्त था श्रोर निरन्तर दान दिया करता था। रिववर्मा सदाही धर्मोत्कर्ष का ध्यान रखते थे। होरमंग नामक स्थान से ब्राप्त उनका दानपत्र भी उनकी महानता को बताता है। 'श्राकेंलाजिकल सर्वे श्रांव मैसूर' से हम उसे यहाँ सधन्यवाद उपस्थित करते हैं:—

## कदम्व नरेश रविवर्मा का केरिमंग दान-पत्र

- १ सर्याशुद्युति पिष्पिक्त पङ्कजानां शोभां यद्वहति सदास्य पादपद्मम्। सिद्धम् २ देवानाम्मकुटमणिप्रभाभिषिक्तं सर्व्वज्ञस्य जयति सर्वलोकनाथः॥
  - ३ कीत्यी दिगन्तग्व्यापी रघुरासीन्नराघिपः काकुस्थतुल्यभ्काकुस्थो यवीयांस्तस्य भृपतिः ।
  - श्व तस्याभृतनयरश्रीमाञ्ज्ञान्तिवम्मा महीपति
     मृगेश्वरतस्य तनयो मृगेश्वर पराक्रमः ॥

| करख : ] | कदम्य नरस रविवसी और उनका एक शिलालेख         |
|---------|---------------------------------------------|
| ¥       | क्ट्म्गमल वशाहे मीलिता भागतो रि             |
|         | उदयाद्रि मक्टटेय दोप्राश्चिराशुमान् ॥       |
| Ę       | मपण्डलनकी विष्णुद्दस्यनिष्णु।य स्तर         |
|         | हिर्ष्मयचलन्मालत्यस्याचक्रविभागितः ॥        |
| v       | साम्राज्ये नन्दमानीपि न माद्यति परतप        |
|         | श्रीरेषा मदयस्यन्यानतिषातत्र वारुणो ॥       |
| =       | नर्मेद तम् मही प्रीत्या यमाश्रित्याभिनन्दति |
|         | कीस्तुभाभारूखच्छाय बज्ञो लच्मीईरेरिव ॥      |
| 3       | रवावधि जयन्तीय सुरे द्रनगरी श्रिया          |
|         | र्षजयाती चलचित्र वैजयती तिगजते ॥            |
|         |                                             |

रवेर्भुजाङ्गदासीय चदनशीतमानमा तथा श्रीन्नभिवरंशीता मुरारंखि वचिति ॥ विश्वानसुमति नाथ-नाथते नय होनिदम 88 धौरिष द जालङ अदीप्तिशीरिकताद्वदम् ॥

यम्य मृश्नि स्त्रय लक्ष्मीहेमकुम्भोद्र न्युर्तै, राज्याभिषरमक्रो दम्भोजशक्लेर्जल ॥ १३ 'रधणालम्बतामीली तुगढी गिरिरधारयत् रवेराजा वहत्यद्य मालामित्र महीघर । वम्मात्थ हरिदत्तेन सीय विज्ञाविती नृष ॥ 88 स्मितज्योत्स्वाभिषिक्तेन वचना प्रत्यभाषत ॥

चतुस्त्रिणत्तमे श्रीमद्राज्यवृद्धिसमाममा मधुम्मीतस्तिथि पुराया शुक्रपत्तण्च रोहिस्ती॥ १६ यदा तदा महाबाहुरामधामपराजित सिद्धायतन पूरार्थं मधम्य परिवृद्धये ॥

१४

सेतोरपलकस्यापि फोरमगश्रितां महीम् श्रधिकात्मिवर्त्तनान्येन दनवां स्वामिरिदम् ॥

- १= श्रासन्दो दिज्ञणस्याथ सेतोः केदारमाश्रितम् राजमानेन मानेन चेत्रमेक निवर्त्तनम् ॥
- १६ समणे सेतुबंधस्य चेत्रमेक निवर्त्तनम् । तचापि राजमानेन वेटिकोटे त्रिनिवर्त्तनम् ॥
- २० उञ्छादिपरिहर्त्तन्ये समाधिसहितं हितम् । दत्तनां रश्री महाराजस्सन्वसामंतसंनिधौ ॥
- २१ ज्ञात्वा च पुरायमभिपालियतुर्व्विशालं तद्भंगकारणिमतस्य च दोषवत्ताम् ॥
- २२ .. श्रमस्खलित संय्यमनैकचित्ताः । संरक्ष्णेस्यजगतो पतयः प्रमाणम् ॥
- २३ बहुभिर्ञ्चसुधामुक्ताराजभिस्सगरादिभिः यस्ययस्य यदाभूमि स्तस्यतस्य तदाफलं ॥
- २४ अद्भिर्दत्तंत्रिभि र्भुक्तंतद्भिश्वपरिपालितम् । एतानि न निवर्तते पूर्व्वराजकृतानि च ॥
- २५ स्वद्त्तां पग्दत्तां वा यो हरेत वसुधरां।
   पष्टिवर्षसहस्राणि नरके पच्यते तुसः॥

भावार्थ— सिद्धम् । सर्वलोकनाथ सर्वज्ञ भगवान् की जय हो, जिनके पाद-पद्म देवों की मुकुट-मिण्-पभा से अभिपिक हुए ऐसे शोभते है, जैसे पंकज सूर्य किरणों से आच्छादिस शोभते है। रयुराज की कीर्ति दिगन्तों में व्याप्त थी। उनका छोटा भाई काकुस्थ राम के तुल्य था। उनका पुत्र श्रीमान् शान्तिवर्मा नामक नरेश था। मृगेश उनका पुत्र मृगेश सहश पराकमवाला था। अमल कदम्बवंश रूपी पर्वत की उच्चतम शिखिरवत् रिव नरश हुए, जो मानो उदयादि की शिखिर पर सूर्य ही चमक रहे हों। यह राजन् सालात् देस्य विजयी चक्रविभा युत विप्णु ही थे। अपने साम्राज्ययोग में आनंद मानते हुए भी वह मानकवाय में नहीं वहे थे। उनका वैभव दूसरों को मदमच बनाता था। पृथ्वी ने ह्वयुत हो इस चतुर नरेश का आश्रय लक्ष्मी-वत् प्रसन्नचित हो लिया था। रिवनरेश की राजनगरी वैजयन्ती छुरेन्द्रनगरी—अमरावती को भी अपने सौगदर्य से मात करती थी। श्रिण्यु के वत्तस्थल पर विराजती हुई लक्ष्मी उतनी प्रसन्न नहीं हुई जितमी वह रिव नरेश के बाहुपाश से बदी रह कर हुई। सीक ने इस राजनीतिज्ञ राजा की वैसे ही अपना स्वामी

माना जैमे स्वर्ग में इन्द्र माना जाता है। स्वय लदमी ने ही उनका ध्रमिषेक किया था। मीलीकुगढ पर्वत ने रमु को घारण किया था। अप वटी पवन रित नरेश के आदेशों को मानावन धारण करता है। हरित्त ने जन उस नरेग से दान करने की विननी की तो मुम्दुराहर की ज्योग्मना विखेरते हुए उन्हा रे समुचित उत्तर दिया था । उनक वद्धगान शामनकाल के अवें वर्ष में मधु (चंत्र) शुक्षात् की एक शुभ निधि की चन रोहिए। ननत्र था, तब इन महाबाह अपराश्ति गरेश ने श्रामदि नाम र श्राम मिद्धायतन पूरा 🕏 ऋषे और सब की परिवृद्धि के लिये भेंट किया । उसक अतिनिक्त कोरमगादि मटेश की कुछ मूमि भी पदान की, जिसका नाप तील दिया है। गविनरेश ने यह दान अपने सागतों के समन उद्यादी राजकर से मुक्त करके दिया था। लाफ का र शामकराण अनक मन क्यायतासर्ना को चीतने में लगे ई, इस दान की रना करने क लिये उत्तर दायी होंगे, क्योंकि दान की रत्ता करने से महान् पुरवक्त पत्र उसके नारा के पाप फल से वे अवगत होगे। सगर आदि नरेग़ों द्वारा यह प्रशी भोगी जा जुकी है। जो कोड इसका शासक होगा उसे ही इस दान का कन मिलेगा। जो संकट्ट कर क दिया गया अथवा तीन पादियों से जो भुक्तमान है या पूर्व राजाओं द्वारा प्रवृत्त है वह दान कभी भी महीं मिराया जायगा । जो कोइ प्रान की हुए सूमि नो जब्न करेगा वह साठ हनार धर्प क्षक्र मर्फ में उप ला जायगा। आजक्ल आमित् आग पहुर जिने व बहुर तालुक में श्रद्धमपुर क पास श्रवन्धित है। यही मान रिविया नरेश ने जैनमध श्रीर निद्धायनन

की पुत्रा के लिये परान किया था। 'निद्धायनन' समक्त निद्ध भगवान का बाधक है।

# एक साम्प्रदायिक चित्रण

## [ लेसक-श्रीयुन प० मैंनागचन्द्र गास्त्री ]

२-३ वर्ष हुए, भारतीय विद्या-भवन से प्रकाशित होनेवाली 'भारतीय विद्या' नामक पत्रिका का एक श्रक स्व० वावृ श्री वहादुर मिंह जी मिद्यी स्मृति ग्रन्थ के नाम से प्रकाशित हुआ था। उसके सम्पादक मुनि श्री जिनविजय जी है। उसमें मुनि जी ने जयसलमेर के शास्त्र भएडागें के कतिपय ग्रन्थों की काण्ठ की पटियों पर चित्रित कुछ चित्रों के ब्लाक भी मुद्रित कराये है। उनमें तीन चित्र (इ ई) ऐमे हे जो दिगम्बर श्वेताम्बर विपयक एक शास्त्रार्थ से सम्बन्ध रखते हैं।

कहा जाता है कि गुर्ज रेश्वर सिद्धराज की सभा में श्वेताम्बराचार्य देवपृिर श्रीर दिग-म्बराचार्य कुमुदचन्द्र का शास्तार्थ हुश्रा था, जिसमे कुमुरचन्द्र की ८४ वादियों का विजेता बतलाया जाता है। किन्तु दिगम्बर परम्परा में इस घटना का नो कोई उल्लेख है ही नहीं, इस तरह के किसी कुमुदचन्द्र नाम के दिगम्बराचार्य का भी पता नहीं चलता। प्रस्तुत् श्रवण बेलगोला के शिलालेख न० ४० में श्राचार्य श्रुतकीर्ति का वर्णन करने हुए उन्हें विपत्ती देवेन्द्र का विजेना बतलाया है। प्रोफेयर हीरालाल जी का कहना है कि जिन विपत्त सैद्धान्तिक देवेन्द्र का यहाँ उल्लेख है वे मम्भवन प्रमाण्नय तत्त्वालोकालंकार के कत्ती बादिश्वर रवेताम्बराचार्य देवेन्द्र या देवस्ति है, जिनके विषय में कहा गया है कि उन्होंने वि० सं० ११८१ में दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र को बाद में परास्त किया था। श्रस्तु,

इन चित्रों का परिचय मुनि जिनविजय जी ने उक्त स्मृति त्रन्थ में गुजराती भाषा में कराया है। मुनि जी लिखते हैं :—

'डन पहिकाओं की चित्रावली का विषय ऐतिहासिक है, श्रोर श्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय में श्रित प्रसिद्ध है। वाढी देवसूरि नाम के एक प्रस्थात श्राचार्य सिद्धराज के समकालीन थे। वि० सं० ११८१ में, पाटन में सिद्धराज की सभा में, उन्हों की श्रध्यक्ता में, श्राचार्य देवसूरि का दिगम्बर सम्प्रदाय के एक श्रित प्रसिद्ध विद्वान श्राचार्य कुमुदचन्द्र के साथ, श्वेताम्बर दिगम्बर सम्प्रदाय के बीच के मतभेदों की श्रमुक मान्यता के विषय में एक निर्णायक वादविवाद हुशा था। उसमें वादी देवसेन सूरि की विजय हुई थी। 'प्रभावक चरित्र' 'प्रबन्ध चिन्तामिणि', 'चतुरशीति प्रबन्ध संग्रह' श्रादि श्वे० जैन ऐतिहासिक प्रबन्ध प्रन्थों में देवसूरि का विस्तृत इतिहास पाया जाता है श्रीरे इस वाद-विवाद का भी शाल विस्तार से लिखा है। साथ ही, इस प्रसंग को लेकर यश्श्वन्द्र नाम के एक समकालीन

<sup>(1)</sup> देखो जैन-शिला-सग्रह पृ० २९ की पाद टिप्पणी।

किंद ने मुद्रित 'सुमुद्रचन्द्र' नाम के एक मुस्यर नायक की भी रचना की है, जिसमें घरनाव्यां का बहुत कर क वर्णन किया गया है।'

मुनि जी का मत है कि ये चित्र उक्त घरना के ४-७ वर्ष के अन्दर ही सिद्धराच के समय में ही चिनिन किये गय हैं। आगे मुनि जी चित्रकेर (इ) का परिचय देते हुण कहते हैं ---

'हम जिए में दिसम्प्राचाय तुमुद्दच ह गीर श्वेनाम्प्र वादी देउसूरी की न्यार्थाल सभा का रूप्य प्रक्रित किया गया है। प्रचार के आधाराखी स्थान पर निमे पाछ से स्थान ती भी कहते थे जुने जुन पर्मव्यानों में ये दोनों आचाय एक साथ आहर दहरें थे। जन नेनों म सम्प्राच विवा विषयम सम्यो शुरू हुइ। और वे दोनों अपने र शिष्मा और माने के आगे एक दूसरे के मान्यदायिक मतायों का नगरहा महा फरते लगे। इस जिल्माह में मध्य रूप दिन र मान्यदायिक मतायों का नगरहा महा फरते लगे। इस जिल्माह में मध्य र जन दिन र प्रचा के आसन पर जन क्या निर्माण के स्थान के श्वीत जाते के भी है। इसमें एक केंद्र सम्यान के आसन पर जन क्या निर्माण के प्रचा है। उनके मानने जोते कोई मुत्य शिष्म तम विवाद स्थान के स्थान क

'इसक बार देवस्रि की ज्यान्यान सभा का नण्य है। यह भी उँचे लकड़ा के श्रामन पर सेवत्रल पना नैठे है। हार सामने एक कोई भीड़ रिप्प बैग है। उसक पास द्वा आवक बैठे हैं, एक नापु ग्रिय्य पीठ स्वा कर राजार्थ की हवा कर राज द्वा श्रावक हो है। उसक पास द्वा आवक को हो मा विवाद कर राजार्थ की हवा कर राज द्वा श्रावक को श्रावक के सामने अरा श्रायक स्वात प्रमुख पास प्रमुख को सामने हैं। किन्तु देवमैन स्वित् की समा मा एक व्यक्ति सहा है जो उसेजा। श्रामक भाषण कर रहा है को उसेजा। समाप प्रमुख की प्रमुख के स्वात है। किन्तु देवमैन होत है। इसमें निम्मे हुए याक्य से यह मक्ट होता है कि नो पास सहा है वि दिस्सा समाप प्रमुख है। श्रीर वर देवस्रि में श्राप के बार के साम प्रमुख की सम्मा समाप प्रमुख है। श्रीर वर देवस्रि में श्राप के वर्ष है प्रमुख समाप कर रहा है। यह स्मादमी क्या कर है हमका सम्म शाबिर हि नि में मा कि साम समाप प्रमुख के समस यह में दिया है, जिनासुओं को वर्रों में भाग समा चार्टिस, यह देने का श्रवकार नहीं है।

'विचमेर' (इ)--दोनों छानावों में यर टहराव हुआ कि उन्हें पारन में सिद्धनान की राजभा। में ग्राबार्थ करना चाहिये और अपनी खपनी विधाग्रिक का परिचय रेकर शक्त में अब पगजय का ममाणवज्ञ लगा जाहिये । इस निष्य के अनुसार दोनों आचार्य जन अपने अपने परिवार के साथ श्राज्ञापक्षी स्थान से पाउन जाने के लिये परधान करते हैं, उस समय का दश्य इस चित्र में श्रांकित किया गया है। इसमें अगर के चित्र में देवमूरि के प्रस्थान का दश्य बतलाया है। पाटन में सिद्धराज की सभा में, कुमुरचन्द्र के साथ जो वाद-विवाद होगा उसमें उनकी विजय हो, इस लिये श्राज्ञापत्ती के जैन संघ ने शुम शकुनों का प्रवन्ध कर रखा था। देवसूरि जब मकान में बाहर निकले तब उनके मामने भव्य जैन स्थयात्रा निकल रही है, जिसमें एक सुन्दर रथ में जिनमूर्ति को वैठाकर उमके श्रामे नृत्य गीत शादि का सुन्दर प्रयन्ध किया गया है। देवसूरि उत्साह पूर्वक श्रामे पेर रख रहे हैं। उनका शरीर खूब कदावर श्रोर हप्टपुट्ट है। श्रांखों में गाम्भीय श्रीर मुख पर प्रसन्तता छाई हुई है। दो भक्त विकसित मुख श्रीर श्राटर स्वक मुन्मसूदा में श्राभिनन्दन कर रहे है। श्राचार्य श्रीर श्रावको के श्रामे एक नर्तक मगडली चल रही है। जिसमें एक नर्तकी भावभगी पूर्ण नृत्य कर रही है। "" नर्तकमगडली के पीछे जिनमूर्ति-वाला सुन्दर काप्ठ रथ है। जिसे पुरुप श्रीर युवक खूब उत्साह से खेच रहे है। इन श्रम शकुनों के साथ होने वाले प्रस्थान से देवसूरि का संघ श्रपने पन्न की भावी विजय के विश्वाम के साथ उत्साह पूर्वक पाटन की तरफ जा रहा है।

'इसके नीचे के द्यरे नित्र में श्राचार्य कुनुरचन्द्र के प्रयाण का दृश्य बतलाया है। दिगम्बराचार्य पालकी में बैठ कर पाटन तरफ जाने के लिये निकले हैं। इनके श्रनुचरों में ३-४ जने पालकी उठाने वाले हैं। ३-४ जने छत्र लिये हुए है। श्रामे दो सुभट चल रहे हैं जिनके हाथ में ढाल श्रीर नलवार है। सब से श्रामे एक श्रनुचर विगुल देना हुश्रा चन रहा है. जिसके सुनने से लोग यह समभ मकें कि किसी बड़े धर्माचार्य की सवारी श्रा रही है। दिगम्बराचार्य की मवारी गाँव द्वार से बाहर निकल कर जैमे ही एक स्थान पर पहुचती है उसके श्रामे ऊँचा फण किये बैठा एक बड़ा काला सर्प दिखाई देना है। श्राचार्य के अनुचर इस श्रपशकुन को देख कर मन में खरन होते हैं श्रीर एक दूसरे का मुख देखने लगते हैं। श्राचार्य भी इस श्रपशकुन को देख कर मन में जरा उद्विश्न हो जाते हैं। चित्रकार ने उनके मुख के उत्पर इस उद्देग का श्रच्छा भाव मार्मिकता के साथ दिखाया है।

'इसके बाद के चित्र में, दिगम्बराचार्य पाटन के राजा के अन्त पुर में, बहुत कर के राजमाता से मिलने जाना चाहते है, किन्तु द्वारपाल उन्हें रोक देता है। इस चित्र का भाव यह है कि सिद्धराज की माता भयणाञ्चा देवी दिल्लिण की राजकुमारी थी और उनका पितृपत्त दिगम्बर सम्प्रदार्य की तरफ पत्तपात रस्तता था। कुमुदचन्द्राचार्य भी दिल्लिण देश के वासी थे। इससे उनकी और राजमाता का मिक्साव था। इससे दिगम्बराचार्य राजमाता से व्यक्तिगत रूप से मिलने के लिये और उनके पत्त की जिससे विजय हो ऐसा

कोई उपाय काने को सूचना प्राप्त करने क लिये, पीछे, के बरबाने से खात पुर में जाना नाहते हैं। किन्तु राहत्रभागि द्वारणल उन्हें पीछे हटा देश है। द्वारपान की प्रस्तुद्वर खूब उपेनित है और कड़ाई के साथ नियेश करता हुआ उसका हाथ कठोर दिसाई देता है। पीछे हरते हुए नमाचार्य को उसक सामने खानीब एपि में विनमना पूर्वक कुछ कहते हुए तथा उताबने दर्गों से चन्ने आते हुए बनाया हैं।

इस चित्र परिचय को समाप्त करते हुये सुनि जी ने लिखा है कि पश्चिम भारत की चित्रकचा के इतिहास में इन पहिनाओं के चित्र व्यपने को एक महरत के धकरण की मल्यवान सामग्री देते हैं।

#### लोगों की रुष्टि म शिरानेपाली वातें

इस मराहे का भारम दिगम्यराचाय की और से हुआ बनलाया गया है। दिगम्यरा वार्य का एक रिज्य देवस्ति की मना में जानर अर सट बकता है और देवस्ति की समा से का पर के बीग्य होगा भाव मदिन करते हैं। किर बुध्यस्त र र तरण (कुनग) लोगों को गोल्डो में एक बुद्धा आर्थिका को नयाने का अभियोग लागाया गया है। वह अपिक टबस्ति की सामा में नाकर करती है कि बुद्धान्य ने में सा अपना किया है। इसा पर राज्याध्र की स्वा चलती है। देवस्ति का और से कह बुद्ध कुद्धान्य ने किया में जाना है और बहा दोनों में खुब महत्व होती हुई बनलाई मई है। आग दिगम्बराचाय का सूत देते में चुर्द बतनाते हुद करते पून देकर सभामर्द्ध को और राजा क आविश्यों को बरा में कर लिया। शासार्थ में भी इसी तरह की जिन्म्यों मदर्सित की एई है।

दिगन्त्रराचार्य का धानकी पर बैठकर चलना, शाग ग्रह्मधारी भने का चलना, शिव्ही से हवा करवाना, विमें के माथ सहस्रक्ष करना और शार्यिका हुन्ना की ममा में नाचाना श्रादि ऐसी बातें हैं जो साम्प्रदायिकता से श्रिषिक सम्बन्ध रखती हैं। इसी तरह दिगम्बरा-चार्य का श्रिपनी विजय के लिये छिपकर राज-माता के पास जाना श्रीर वहा द्वारपाल के द्वारा तिरम्कृन होना भी है। यदि कुमुदचन्द्र वास्तव में इतने बड़े विद्वान् थे जितना उन्हें बतलाया गया है तो वे इस तरह के गर्बा उपाय काम में नहीं ला सकते थे। श्रीर यदि उन्होंने ऐसे उपाय काम में लिये तो कहना पटेगा कि देवस्त्रि के प्रतिद्वन्दी कोई विद्वान् नहीं थे। श्रस्तु,

जा हो, हमें तो खेद इसी वात का है कि इतिहासज्ञ जन भी साम्पदायिकता पृर्ण चित्रणों को इतिहास कहकर उसका प्रचार करते हैं।

### म॰ महाबार के समकालीन नृपतिगण

#### [ ले०--श्रायुत अगरचट नाहटा ]

'बीर क गत महावार जयन्ती विश्वाक म प्रजायकुष गाविष्ट्रायका का 'महाबार क ममय का भारत' शीयक लख प्रकरित हुआ है। जल क शायक एव प्रा पातुन्जना का न्यिया क बदुसार प्रदान लग्न भ० महावीर क समय के भारत की स्थिति का दिन्यान करानवाला हान स बड़ा हाना चाहिय। पता नहा हमक प्रप्रकाशित करा में क्वा प्रकाश हाला गया है? यर यदि वार मैं मक्तितत लगाश हा पूर्ण होता हमका नामकरण 'महावार क समकालात भक्त नृपतिनाय हाना क्षित्रक उपयुक्त प्रशास हाना है' क्योंकि तत्कानीन भारा का विश्वति का अम लग्न सर्वास्तान महाहोता। सन्तु।

कैसा कि सम्पादकाय टिप्पणा में कहा गया है लख गायपणाप्त है पर वह पूछ पैन कामान नहीं प्रमीत हाता। कात उरक्त सम्प्राप में बुध प्रकार हातना। क्षायस्यक हान स प्रस्तुन जान जिला जा रहा है। व्याया ह सीम ही गामिन्द्रायता या हा॰ जगरीगचद्गना का दि क्षम्य कथिकारा चिद्रान् महाबीर कालान भारत पर सुन्दर प्रकार निवार हमारा जानकार करायो। व्यालाध्य क्षण्य का कप्त्यका प्रवास विवार प्रकार हातन स पूर उसक एस होन क कारण पर क्षमान प्रकार हातन स पूर उसक एस होन क कारण पर क्षमान प्रकार प्रकार प्रकार कर कर सुन्त भी क्षायस्यक समझता ह गाकि भविष्य म उनका क्षार प्यान रणा गाय।

हमार बिहानों क ललन म मुक्त एक बड़ा कमा यह अनुनव हा रहा है कि हमारा जान बहुत बुद्ध काही है। नव कहनान पर भा हम पूर जम नहा पर खिदनर िक या दब हो अनान हार है। हमारा परन पारन एक समझरान के प्रयों नक ही सामिन हान स मगरण अन दिन्हान साहित्य कता नप्तजान चारि वा हमें प्राय परित्य नहीं हाना। चन सब्देव बद्देक हम केमी को हरना चानपक है। किया भी वियवपर जिनन स पूर मानों सम्बद्धान काम साहित्य का सममाय पुनक चयपकर बहाता होगा तथा हमारा अन्त जन सम्मान्यन बहनान बाग्य हाना।

प गाविष्ठायनों के लग्न म ज्वित हाता ह कि उहाँत जो बुद्द जिला है यह दि प्रभा के कापार म जिला है नह दि मर नज़ मान्द्रसार इस विष्यपर स्वै जैनतार्थी के काप्ययन के निता ने क्या मान्द्रसार है। इस हो हो से स्वा के स्वा ने निता ने कि जब उन्हें के स्वा के स्वा के प्रमाण के स्वा ने निता मारा पर जिला के स्वा के स्व के स्व के स्व के स्व के स्वा के स्व कि स्व के स

ज्ञान हो सकता है। मान्यवर डा॰ जंगटीशचन्द्रजी का "वर्डमान महावीर" एव उनकी थीसिस भी जो श्रभी प्रकाशित भी हो जुकी है, उपयोगी साधन है।

दूसरी सावधानी साधनों के उपयोग करने में विवेक की श्रावश्यकता है। घटनाश्रों से बहुत पीछे के लिखे अन्यों को पाँगिणिक-सा मानकर उनके मूल त्रव को श्रन्य प्राचीन साधनों से खोज निकालना श्रावश्यक होता है। अन्यान्तरों में एक ही घटना कई प्रकार से लिखी मिलती है एवं ऐतिहासिक स्वक्तियों एवं स्थानों के नामादि में श्रन्तर पाया जाता है वहाँ प्राचीन अन्य को ही श्रिपेक महत्व देना श्रावश्यक हो जाता है। इसी प्रकार पद-पद पर साधनों के उपयोग करने में विवेक, समभाव (निष्पर्श्वपात), टिप्पणी में श्रन्य साधनों का निर्देश व स्पष्टीकरण श्रादि बातें विशेषरूप से ध्यान में रखनी चाहिये।

तीसरी सावधानी प्रमाणों के उचित मृत्याह्मन के सम्बन्ध में रखने की होती हैं। हम जैन या डि॰ था श्वे॰ है इमिलिये यिई जैन या दि॰, श्वे॰ की प्रत्येक बातको यहा चढ़ा कर लिखने या अनुचिन महत्व देने लगेंगे तो वह लेखन सर्वमान्य व प्रामाणिक नहीं हो सकेगा। बहुत-भी बार ऐमा अनुभव होता है कि कोई प्रन्थ या कवि माधारण होता है पर हम उसकी बहुत प्रशंसा कर देते हैं और कहीं कहीं महत्वपूर्ण प्रन्थ को निष्पक्षपात से नहीं पड़ने के कारण उमको साधारण बृतला देते हैं, यह उचित नहीं कहा जा सकता। अत. जहाँतक हो सके तटस्थता के माथ अध्ययन करने की और ध्यान रावना श्रावश्यक है। माम्प्रदायिक दृष्टिच बहावे में न लिखकर घटना, एक वस्तु को उचित महत्व देना ही अपयुक्त है।

उपर्युक्त वाते किसी व्यक्ति विशेष को लक्ष्य करके नहीं लिखी गर्यो है पर प्रसंगवश साधारणतया ध्यान में रखने के लिये ही लिखी गर्यो हैं। श्राशा है पाटक इसे उचित अर्थ में प्रहरण करनेका ध्यान रखेंगे। इस प्रासिक्षक भूमिका के बाट मल विषय पर श्राता हूं।

जैसा कि में पूर्व कह चुका हूँ कि एं० गोविन्टरायजी के लेखका द्याधार दि० साहित्य है पर उसके द्याधार प्रन्थ कितने प्राचीन है १ लेख में निर्देश मही होने से प्राचीनता व प्रामाणिकता के विषय में कुछ कह नहीं सकता पर उसमे प्रकाशित कई बाते प्राचीन खे० साहित्य में भिन्न प्रकार से वर्णित देखने में द्याई है उन्हीं की यहाँ सूचना कर देता हूँ।

श्रापके लेख मे वैशाली के राजा चेटक की पहिली कन्या प्रियकारिणी का विवाह सिद्धार्थ से हुआ और उसी से महावीर का जन्म हुआ बतलाया गया है, पर श्वे॰ आवश्यक चूर्णि आदि के अनुसार महावीर की माता चेटक की कन्या नहीं, पर बहिन थी। चेटक की पुत्री ज्येष्ठा का भ॰ महावीर के बढ़े भाई नदीवर्दन से विवाह होनेका उल्लेख उसी प्रन्थ में अवश्य आता है।

२ चेटक की सात कन्याएँ थी, यह तो ठीक है पर उनके क्रम, नाम, एवं पतियों के नाम, व ध्यान के सम्बन्ध में श्रावश्यक चूर्णि से गोविन्दरायजी के लिखित क्रमादि भिन्न है यथा—

| मानश्यक चूर्वि क अनुसार               |                               | प॰ गोवि दरायजा क लख क अनुसार- |                                                                   |                           |                                 |
|---------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------|
| पुत्रीनाम—                            | पवि                           | स्यान नगर                     | पुत्रीनाम                                                         | पति                       | स्थान नगर                       |
| ९ प्रमावती<br>२ पद्मावती<br>६ मृगावती | उद्यन<br>द्विश्वाहन<br>शतानीक | वीतिमय<br>चपा<br>काराम्बी     | <ol> <li>श्रियकारिणी</li> <li>सृगावती</li> <li>सुप्रमा</li> </ol> | सिद्धाध<br>शवानीक<br>दशरथ | ह दलपुर<br>कीशाम्त्री<br>हरकच्छ |
| <b>भ</b> शिवा                         | प्रचीत                        | उज्नयिनी                      | ४ प्रभावती                                                        | उद्दयन                    | रोरुक                           |
|                                       | - नदीवद्धन                    | कु दम्राम                     | ५ ज्यष्टा                                                         | मास्यक                    | गधार—                           |
| ६ सुख्या—्                            |                               |                               | (विवाह                                                            | स पूत्र दीरि              | <b>श</b> त)                     |
| ७ चेस्तवा े                           | ं श्रेषिक                     | राजगृह                        |                                                                   |                           |                                 |

इतमें भू चूर्षि का समयन मूल जानमों म भा हाता है कर विशयम्य स मान्य किय जाने बाग्य ह । जैसे प्रभावता क पति उदायन की राजधानी सिंधु—नौबार देश के बीतिमय नगर में हाने ब उनके उत्तराधिकारी कमीचि हुमार (भानजा) आदि का उल्ल भगवनामुत्र में विस्तार से आया है कर उनकी राजधानी कच्छ काठियावान्का रोस्क बरलाना सही नहा प्रतीत होता । विशय जानने क लिय मुनि जिन विजयनी का "मैशालिना गया संचाक साय नो नायक राजा चटक ' लख देलना चाहिय जा कि जैन मा संशोधन यथ २ कह भ में प्रकाशित है । चन्क कंसम्बन्ध में एक क्षन्य लख विज्ञवाद्या कंगत क्रयस्त क सह म मी प्रकाशित है ।

६ दशाख दशको राजधाना हेरक इ व राजा त्यास्य धननाया गया है तब स्व० ध्यानमानुसार राजधाना दशाखपुर मृनिकाविन का राजा दमाखभद्र था जो कि म महाबीर व पास दाक्षिय हुआ था।

भ कौरतास्त्री नरस राजातीक क दीक्षित होन एव उनक तान अन्य उत्तराधिकारा हान क पक्षाण् उदयन का राजा हाना जिला गया है पर जैनागमां के अनुसार रणानीक न दीक्षा महत्व नहा का यह सैन ही कालधन का आह हुषा । सृणावती में के महारार के पान दीक्षित अवस्य हुई था। मागवत सुराव में ३ राजामां का हाना व महत्वातीक का राजातीक क पद पर आसीन हाला कहा गया है पर यह सही नहीं अतीत होता। नेनागमां के अनुसार सहस्त्राताक राजातीक का या और शानतीक के समय उदयन श्राटा अवस्य या पर राजनाये मन्त्रियों की सहायता स स्थावती समाजता था। सृणावती कर्मुक्षा लेक्षर उदयन का राजाभिष्टेक हुमा था। बत्त राजानाक का उत्तराधिकारी उदयन हुमा न कि बीचमें अन्य तीन स्थित।

अत्रवण्यर का कथा का आधार कियना मौचीन है ? कहा नहीं जा सकता चत उस कथा म जितन राजादि क नाम चाय है वे महावीर क समकानीन में यह सदिग्ध है? उक्त कथानुसार मिधिलाका राजा गोविन्दराज था तब जैनागमों के श्रनुसार तत्कालीन मिथिला के राजी का नाम जितगत्रु या जनक था। जितरात्रु के धारिणी नामक रानी थी।

्र इंद्रशाली को आजकल की तिरहुत नगरी होने की सभापना की गई है पर उसका वर्तमान नाम वसाइपद्दी प्रसिद्ध ही है। यह आज भी मुजफ्फरपुर एवं हाजीपुर से २३ मील पर अवस्थित है।

७ श्रावस्ति के राजा प्रसेनजित का नाम जैन साहित्य में जयरोत होना वतलाया गया है पर वह उल्लेख दि० प्रन्थों में होगा। ग्वे॰ घागमानुसार श्रावस्ति का राजा जितगत्रु था एवं ग्वेताग्विका का राजा प्रदेशी था।

८ आराधना कथाकोश के उटलेखानुमार अवन्ति सुकुमार को महावीर कालीन (प्रद्योत के राज्य में ) बतलाया है पर श्वे० आवश्यक चूिंग आदि प्राचीन अन्थों के अनुसार वह आचार्य आये सुहस्ती के समय में हुआ हैं जिनका समय वी०नि० २४६ में २९५ हैं। विशेष जानने के लिये विक्रम स्मृति अन्य में डा० शालैंटि काउमें (सुभद्रा देवी) का ''जेन साहित्य में महाकालमंदिर" शीर्षक लेख देखना चाहिये।

श्रर्थात् गोविन्दरायजी के उक्त छोटे से लेख में ८ वालों में स्वे० प्राचीन साहित्य से मतभेट प्रतीत होता है। श्रव श्वेतास्वर जैनागमों एवं चरित्र प्रन्थों में से उक्त लेख में विशेत राजाओं के श्रितिक जिन राजाओं का उटलेख श्रमण भ० महाबीरादि में मिलता है उनका यहाँ निदेश कर दिया जाता है।

१ त्रालिभया, वनारस, लोहार्गल, काकटी कंपिल्ला के तत्कालीन राजा का नाम जितराहु था। संभव हैं जितराहु असू राजाश्रोरी एक विशेषण भी हो।

२ कनकपुर के राजा का नाम प्रियचन्द्र और रानीका नाम सुभद्रा था। उनके युवराजकुमार नैश्रमणकुमार और युवराज के पुत्रका नाम बनपति था। इनमें से धनपति भ० महावीर से टीक्षित हुए थे।

३ प्रष्ठ चंपा के राजा शाल श्रीर होटे भाई युवराज महागाल महावीर से दीक्षित हुए। इनके राज्यका उत्तराधिकारी इनका भानजा गागिल हुया, उसने भी दीक्षा ली थी।

४ कोटिवर्ष के राजा किरातराजने साकेत नगर में भ० महावीर से टीक्षा ली।

५ चम्पा के राजा का नाम जितरात्रु और दत्त तिसा मिलता है। दत्त के रक्तवती रानी व महत्त्वद्रकुमार पुत्र था। कुमारने भ० महावीर से दीक्षा ग्रहण की । पीछे श्रीणक ने चपा श्रपनी राजधानी बनाई। अ

६ पुरिमताल का राजा महावल था।

७ पोतनपुर के राजा प्रसन्नचहने भ० महाबीर के पास दीक्षा ली थी। श्रावश्यक चृश्विके श्रनुसार वे क्षितिप्रतिष्टित एव गुग्चन्द्र गणि के श्रनुसार ताम्नलिपि, के राजा थे।

- ८ पोलासपुर क राजा विजय थे, जिनको हामी आंदवी के पुत्र व्यतिसुक्तक कुमार ने बाक्यावस्था में भ० महावीर स रीक्षा श्री ।
  - ९ बनारम के राणा श्रवश का मठ महावार न दीनित किया था।
- महापुर क रात्रा का नाम बल राना का नाम मुभन्ना, रात्रक्तार का नाम महायत था।
   महाबल भ० महावीर क पास नीक्षित हुए थे।
  - 11 मुशनाम का राजा जित्रय क्षत्रिय एव रानी मृगावती था ।
  - १२ राहीतक नगर का राजा वैश्रमखदत्त एव शर्ना श्रीप्रया था।
  - १३ वधनानपर का राता जिल्ला मित्र था।
- ५५ कित्रपुर का रागा वासवदत्त च राना कृष्णा था। राजकमार सुपास ने भ० सहावीर स दीक्षा प्रहण की।
- 1.5 पीरपुर के राम वा नाम वारक्ष्य मिन एवं रानांका नाम धादेश था । शाक्सार सोगा भ मगवार के छिप्य बन थे ।
  - १६ मानग क रापा मिधनदि और राना श्रामान्ता था।
- १५ सुषाय नगर का गण धारु न सनी वरभवना था। राजकमार भवनदी भ० महापार के उपन्य साथन अध्य दिन साथ नगर ४।
  - १८ सागर्थिका मगरा क राता क्यतिहत ए व राना सुरुखा था।
  - १९ इन्तिशाप मेंगर का राचा चर्रानगर य सनी का नाम धारिए। था ।
  - ६० ग्यानाः सूत्र क / वें स्थानक में मठ महावार क दाजित / रापामा क नाम ह--
- (१) पीरांग ६ (२) शिराम (१) साथ (४) गणपक (५) स्वा (सथ) (का प्रश्न शिवसङ्ग्रा) (६) शिव (०) उरायन कार सान इतम शिव गालुं ( हिन्तरापुर ) व्य उरायन, बारासव हे रात्रा थे। क्षत्राप्त कहाँ कथ <sup>१</sup> या वयकाय है। न० १ से १९ तर सामग्रांका उरल्ला 'असवा सक सहारीर' नासक प्राय से हैं।

प्रमानका यहाँ एक बात का रचना उरक्ष चार भी कर देना भाउरवर मननता है हि सन सहायीर कार्नान सामानिक एव धानिक स्थित व बार म बातकम ना बुद्द नित्मा जाता दे यह भी एकंग्री एव बुनिएक है। उस समय में सब धर्मी व धर्माचार्यों के प्रति बहुमान तथ धार्मिक जिनाना भादि सनक भनुकुष्ट्राय एव उद्धांगा कार्ने बड़ा ही मुन्द थीं उन पर काह दिग्रान् प्रकार तक नहीं बातना भंने भाग में भाग भाग प्रकार का समय की सामानिक एव मास्ट्रिक स्थिति खल द्वारा विग्नोंका प्यान दूस भार भावत्व में किया था ना कि महावीर सन्दर्ग य ३ म ३४ म प्रकारित वावता।

#### २१ "भीमहावीर" क्या के अनुसार कुछ अल्य राजाओं के नाम इस प्रकार है-

| स्थान- रा                   | मा       |
|-----------------------------|----------|
| १ वाणिज्य ग्राम             | मित्र    |
| २ साभां तनी                 | महाचंद   |
| ३ मधुरा                     | भीडाम    |
| ४ पाटिलेखगर्ड               | सिद्धाय  |
| ् ५ शौरिकपुर                | गौरिक्टच |
| े <sub>ई</sub> वृपमपुर      | धनावर    |
| ७ आमस क्या (रायपहोणो सूत्र) | सेय      |

इनमें स सेय संभवत स्थानाङ्ग सूत्रोक्त मः महावीर के दीनित ने यही होंगे।

इस लेखमें वर्णित सभी नृपतियों के नाम ऐतिहासिक दृष्टि से सही हैं यह नहीं कहा जा सकता, क्यों कि आग्रा-मादि प्रन्य एक हजार वर्ष तक मौबिक रहे हैं यता विस्त्रति से नामों में रहो बदल भी हो सकता है। कई नाम पीछले महावीर चिरा प्रन्यों के आधार से भी लिन्दे गये हैं जिनका प्राचीन आधार अजात है अत बौद्ध साहित्य के आधार में जाँच कर के उपयोग करना आवश्यक है।

इनके श्रातिरिक्त पावापुरी के राजा हम्पियाल एव ह मनाबी ह निकाबि १७ गण राजाओं का क्लेख कल्यसूत्र में मिलता है। १७ गण राजाओं के नाम श्रान्वेरणीय है।

मुनि ज्ञानसन्दर जी ने प्राचीन इतिहास सप्रह भः २ मे ग्रान्य कई राजाओं का उल्लेख किया है पर उनका निर्णय करना भावस्थक है।

### चेन्द्रगुन्त-काणकप इतिष्ट्रत के जैन आशार

[स्र धीयुत बा॰ "योनि प्रमाद चन एम॰ ए पत पत बी॰ ]

समाद् चाद्रगुष्त मौर्य तथा राजनीति के मना पणिडत व्यानाय चाश्वव भारतीय इतिहास चितिन के प्रारमित्र प्रशासना नत्त्रों में सत्राधिक महत्वपूर्ण विक्टिं। यदि मौर्य चाद्रगुराती प्रथम ऐतिहासिक भारतीय सामाज्य स्थापित करा ना श्रेष पाप्त है, तो खाचार्य चाश्वय कंवन उक्त सामाज्य के क्षाधार एव कुशन व्यास्थापक थे वस्त् श्रधुना भारतीय राजनीतिविनान के परयात खादि नियासक एव मरोना भी थे।

इतिहाम के विद्यार्था को उत्त दोनों व्यक्तियों के निषय में आन बहुत कुछ सामग्री उपनाप है, अनेक आधुनिक इतिहासा वेपकों एव इतिहास लेखकानि उनके सम्बाध में पर्याप्त लिखा है । किन्तु जब हम तत्मन्याधी ऐतिहा मूलाधार्गवर दृष्टिशत करते हैं तो उहें चार प्रकार का पाते है-(१) प्रथम उन निर्णी (यनानी) लेखकां के वर्णन हैं जो ४ थी रानाप्ती ईम्बी पूच के चतुथवार में तथा त्तुवम न भारत के मन्दर्क में श्राये । निरोव कर, सिकन्दर महान् का आक्रमणकारा सेना से सम्बद्ध (३२६ ३२३ इ० पू०) यान लेखकों तथा यवनरान सेल्युकम द्वारा मगघराज्य दरवार में भेजे गये युनानी राजटून मेगेम्थनीज तथा उनके श्राधारपर म्टेबो, बस्टिन, करियस श्रादि' युनानी इतिहास वारों द्वारा लिबित भारत सम्बाची बृता तों में भागतवप की तत्कालीन राज्यशक्ति राज्य "यवन्था एव नेश तथा समाज की दशा के ऊपर शन्दा भक्तश पड़ा है 1 परन्तु इन लेखकों ने मात्रीश्वर चाराक्य प्रथवा सम्राट् चादगृष्ठा मीय का को न्यष्ट नागेरलेख भी नहीं किया श्रीर न उनके व्यक्तिय श्रथवा जीवन सम्बन्धी विशिष्ट बन्नाश्रों के विषय में ही कुछ निला। तत्कालीन भारतस्य माचीन गरेश का गाम उन्होंने सैन्ड्रोकस, सैन्ड्रोकोटस, सैन्ड्रोकिप्टस, सै डोउरस आदि रूपों में, थोड़े थोड़े अतर को लिये हुए दिया है, जिसका कि १ = बी शतान्त्री के अन्त में सर विलियमजो स की क्राप्ता के आधारपर आधुनिक इतिहासज्ञ विद्वानोंने समार् च द्रगुप्त मौर्य के साथ प्राय धुनिश्चिनस्य से समीकरण मान निया है. यद्यपि उक्त समीकरण में मतमेद की पयात गुन्जायर है और किनने ही बिद्वान पुबल प्रमाणाधार से उसे भमपूर्ण समभते भा रहे है ।

(२) दूसरा श्राधार त्राक्षण श्रनुश्रुति एव साहित्य है। विच्यु श्रादि हिन्दू पुरायों मं तो भविच्यवायों के रूप में श्राय केवल इतना उल्लेख ही शप्त होता है कि नवनन्द्रों का

R See Mccnudel's Translations

Viz T L, Shah-Ancient India Pt II

वाणक्य ब्राह्मण नाश करेगा श्रीर वही मार्थ चन्द्रगुप्त को राज्य देगा। विशासदत के प्रसिद्ध 'मुद्राराक्त्म नाटक' में चन्द्रगुप्त मीर्थ की राज्य प्राप्ति के उपरान्त नन्दों के भृत्र मिन्ती राज्स नथा चाणक्य के बीच राजनैनिक समर्पी एवं कूट द्वन्दों का दिलचन्य चित्रण है। उक्त नाटक के टीकाकार ढुंढी राजने चाणक्य श्रार नाम विद्गागुप्त ब्राह्मण को दग्डनीति का पण्डित, सर्वविद्या पारगत एवं नीतिशास्त्र का श्रात्ताय करके लिन्दा है; श्रीर चन्द्रगप्त को नन्द्र की सुग नामक शृद्रा दानी का पुत्त कथन किया है। 'कथा सिरसागर' में चाणक्य द्वारा नन्द के श्राद्ध का निमन्त्रण स्वीतार करने श्रीर राज्या के पड्यन्त्र से सुवन्धु के होना बनाये जाने पर श्रावरा श्रापना जान को घालक्य के मगय राजनीति में पटापेण करने से प्रवित्र करने से विवृद्ध के सम्बन्ध में, उसको पितृद्धता, व्यक्तिएत जीदन तथा उसकी श्रान्तम श्रवस्था के विपय में कुछ भी जान नहीं होता। साथ ही ये श्राथार चन्द्रगुप्त चाणक्य से लगभग एक हजार वर्ष से भी श्रादिक पीछे के है।

चाण्क्य का स्वर्चित प्रस्यात 'अर्थशास्त्र' अपने शुद्ध मौलिक क्य में आज उपनव्य नहीं है। किन्तु विष्णुगुष्त नामक विद्वान् की टीका के रूप में जैमा छुछ भी वह मिलता है वह मूलकर्ता अथवा उपके स्वामी मन्नाट् चर्टगृप्त के इतिहामपर कुछ भी प्रकाश नहीं डालता। यह प्रस्थ वास्त्रव में निवान्त अमाम्यदायिक एव अमारमवैज्ञानिक दृष्टि से लिखा गया है. और अपने वर्तमान रूप में पर्याप्त बुदित एवं च्लेपकपृमों है।

(३) तीसग जानार त्रीष्ठ अनुश्रुति हैं। मोग्गनन के वीष्ठ इतिहास ग्रन्थ 'महावंश' में चाण्क्य श्रासण द्वारा कोनावेश में घनानन्द का नारा करके नीयों के दंशन चन्द्रगुप्त को सकल जम्बृहीय का राजा बनाने का उल्लेख करते हुए चाणक्य को तल्हिशा के एक श्रासण का पुत्र, तीनों वेदों का जाता. शाम्त्रों में पारंगन. मन्त्र विद्या में निपुण और नीति शास्त्र का आचार्य बनाया है। महावश के श्रतिरिक्त 'बमस्थप्नासिनी' (मिहली सस्करण्ण) जिसके कि श्राधार थेरवादियों की 'सीहलह कथा' तथा घम्म्युविकों की 'उत्तर विहारह कथा' हैं, और 'महाबोधिवस' 'महापिरिनर्वाण्युक्त' 'नन्द्रपेनवस्तु' श्रादि श्रम्थों में भी चन्द्रगुप्त, चाण्क्य, नन्दों, मौर्यों आदि के सम्बन्ध में कुछ सामान्य सिन्धित उल्लेख हैं। वंसस्थप्य-कासिनी के श्रमुसार राजा घनानन्द्र वहा बानशील था, उसकी दानशाला में नित्यपित दान वितरण होता था और लगभग एक करोड़ मुद्रा प्रतिवर्ष इस प्रकार दान की जाती थीं। इस कार्य के लिये राजाने एक दार्गणा (बान विभाग) स्थापित किया था जिसकी ब्यवस्था एक संघ (सिनिति) द्वारा होती थी श्रीर उसका श्रम्यव्य शाम्त्रार्थ में विजयी सर्वाधिक विद्वान् होता था जो कि 'सबत्राह्मण्य कहलाता था। संयोगवश श्रमनी योग्यता के वल से चाण्क्य को यह पद प्राप्त हुआ किन्तु उसकी श्रमहा कुरूपता के कारण राजा ने उसे वलपूर्वक दानशाला ने निकलवा दिया। श्रतः नन्द्र, कोधी चाण्क्य का कोप भाजन हुआ श्रार

च द्रगुप्त की सहायता से नाश को भाषा हुआ। इन पकार बौद्ध अनुश्रुति से भी च द्रगुप्त बाख्वय की जीवन सम्भ थी घरनाओं पर विशेष अधिक प्रकाश नहीं पड़ना, और फिर ये प्राथ भी सुदूर सिइल में उक्त घरनाओं में एक सहस्रान्ट के उपरान्त हीं लिखे गये हैं।

(३) चौथा श्रापार कीन नाहित्य श्रीर श्रनुशति है। इस श्रापार की मनसे चना विरोधता यह है कि यन चन्द्रगुप्त मौथ एव गात्रीश्वर चाण्यस दोनों हो विविद्धन प्रक्थिय के जीवनपर श्रादि से श्रम्यताक —दोनों के ही जाम से उनकी मृत्युनक श्रम्थका विराग मकार हालता है, साथ ही इस श्रापार का ग्रामाणिक निकासिका माय उक्त व्यक्तियों के समय से प्राप्त हो ना है श्रीर राने राने दिक्ता को ग्राप्त होना हुआ मध्यकाल तक चला श्राता है। विद्युत, विविध, विराप व्यापी, ग्राय परस्तर एव पूर्वोध श्रम्य हिस प्राप्त होने हुए से से से इस की नात का है कि इतिहामकारा पे हार्थ इसनी बहुआ उपना ही हुइ है श्रीर इसका जैना चाहित्य या वैना उपयोग नहीं हो प्राप्त ।

इस आधार को निम्मलिभित पाँच श्रेशिया विभाविन किया ना सकता है—
(अ) दिगम्बर कथा साहित्य—रिवार्य की भगवनी आराभना (? ली रातान्दी इ०
पू०), उसकी टीकाएँ (१ थी से १२ ग०), हरिगेण का उन्हरूकवाकोप (२३१ इ०), प्रमाचन्द्र सी राठ ), त्रवानित्य का आसारा कथाकोप (१२३० इ० लगमग), भीचन्द्र का कथाकाप (१२वीं १३ सी राठ ), त्रवानित्य का आसारा कथाकोप (१८३० इ० लगमग) आसपनामार कथा कोग, प्रमायनकथाकोप इस्पादि

(व) रवेनाम्बर स्थागम साहित्य-विरोपम्य उत्तराध्यवा एव स्थावरथक यूत्रापर रची गयी निर्धु स्थिमें एव चूर्तियाँ, हिम्मदीय स्थारम्थक वृत्ति देवे द्रगिणि कृत सुखनीय स्थादि ।

 (स) ऐतिहासिक पथ-हैमचडाचाय इत स्थितिरायित चरित अथात् परिशिष्टपर्य, रत्नविद आचार्यकृत भद्रशतु चरित, नैनचद्रतत गत्रायित्वस्थे आदि ।

(द) फुन्कर ग्राथ-यथा प्राहन मरग्यमाहि श्रादि ।

(य) नैन शिपानेल--हिन्या भारतम्य सुत्रदरी खादि म्यानों में उपनन्य सम्रद चन्द्रगुप्त सम्ययी अनेक प्राचीन शिपानेल, समाट् वियदर्शी के शिमानेल, फलिफ्र सम्रद्धार्यन्त के अभिनेल, सुद्रशन भीन य लेख आदि।

श्रीर इन सन नैनावारों का मूलजोत दिगम्यर श्राम्नाय का 'त्रह्माय श्रुन' था जिनके कित्रय श्रवरोग, दिगम्यर, धेनाम्बर सपमेद क पण्वात् रनेनाम्यर 'पपतामग्रः क व्यर मं मिस्ट हुए । उक्त श्रह्मबावश्चतं श्रवश्चा पयों में विषय सामग्री सन्तिप्न गाथानद्व सून व्यर मं गुरु परम्यरा हारा मौक्तिक द्वार से चात्रगुप्प चाण्यय क स्त्रमम्य से लगम्य १०० ई० प्रवस्तात अनुश्चति भी श्रव्यों के साथ साथ लिपियद भी होना श्रायी थी, तरप्रवात् वर् पमम्यागत श्रुनुश्चति भी श्रयों के साथ साथ लिपियद भी होना मारम्म हो गया श्रीर मौक्तिक द्वार से

भी वाचक गुरुओं को परम्परा द्वारा मुरिस्ति रहती चली गयी। श्रवस्य ही कालदोप तथा नित्यपित वृद्धिगत एवं विस्तार को पाप्त होते हुए सम्प्रदायों, सघों. गएगें, गच्छों श्रादि के कारण वास्तिवक घटनाओं की एक मूल श्रमुश्रुति भी कई विभिन्न धाराओं में वेंटकर कुछ सामान्य श्रन्तरों को लिये हुए कुछ विविध, विकसित एवं नदोष भी होती चली गयी। तथापि विवित्तित घटनाओं के सम्बन्ध में श्रन्य सर्व श्रमुश्रुतियों श्रीर श्राधारों की श्रपेद्धा श्रिषक महत्वपूर्ण है।

उपर्युक्त जैन श्रावारों का —श्राधार (य) को छोडकर श्रोर विशेषहर से (व) श्रर्थात् श्वेनाम्बर साहित्यका मुनि श्री त्याय विजयजीने श्रपने लेख 'चाण्क्य श्रोर ज़्सका धर्मे' के श्रार्थ चाण्क्य को जैन धर्मानुयायी सिद्ध करने में सफलतापूर्वक उपयोग किया था। श्राधार स य, का श्रोर कुछ श्र'श में श्र, का उपयोग भी श्रात्तेक पारचात्य, पोवात्य विद्वान् सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य श्रीर श्रन्तिम श्रुनकेवली श्राचार्य मद्रशाहु का गुरु-शिष्य सम्बन्ध, चन्द्रगुप्त को जैनत्व तथा जैन-मुनि के त्या में संव सहित दिल्ला को विद्यार करना, वहा श्रवण्वेलणोल के निकट चन्द्रगिरि पर्वन पर निवास करना श्रीर समाधिमरण को प्राप्त होना श्राहि के मिद्ध करने में सफलता के साथ कर चुके हैं। फलस्वरूप सम्राट् चन्द्रगुप्त के जैनधर्मानुयायी होने में श्रव पाय किसी इतिद्यानज विद्यान् को सन्देह नहीं है। श्रमी कुछ दिन हुए, लखनक विश्वविद्यालय के प्राचीन इतिहाम-विभागाध्यक्त प्रो० सी० डी० चटर्जी महोदय ने डा० विमल चरण ला प्रिश्तनन्द्रन ग्रन्थ में प्रकाशित श्रपने एक विद्रतापूर्ण विन्तृत लेख में जैनाधार श्र व, म का कुशन उरयोग करने हुए चन्द्रगुप्त मौर्य के पारिमक जीवन श्रीर प्रसंगत मन्त्रीराज चाण्क्य के भी प्राथमिक जीवन सम्बंधी घटनाश्रों पर श्रम्तपूर्व प्रकाश डाला है।

किन्तु आपके लेख का जो सर्वाधिक महत्वपूर्ण अंग है वह उक्त जेनाधारों का विद्वता पूर्ण विवेचन है, यद्यपि उसमें कई स्थनों पर पर्याप्त मतभेर की गुज्जायरा है और कोई कोई विचार अमपूर्ण भी प्रतीन होता है, किर भी उक्त विवेचन अनीव उरयोगी एवं उद्धृत करने योग्य है। अनः आपके शब्दों में ''जैनियों का प्राकृत एवं संस्कृत लोकिक साहित्य चन्द्रगुप्त एवं चाण्क्य सम्बवी अनुश्रुति की कमसे कम दो धाराएँ प्रम्तुत करता है, जिनमें से एक (क्षे०) आवश्यक एवं उत्तराध्ययन (आगम सूत्रों) की व्याख्याओं में उपलब्ध होती है और दूसरी विशेषक्षप से (दिग०) जैन कथासाहित्य में। 'आवश्यक' की परम्परा मूलतः वही है जो 'उत्तराध्ययन' की, यद्यपि इन दोनों के बीच कतिपय तत्सम्बंधी गीण बातो में कुछ अन्तर है। इन दोनों ही (एवे०) अनुश्रुन धाराओं के बीज उक्त दोनों आगम सूत्रों पर निर्युक्तियों अर्थात् संिच्यत पद्य व्याख्याओं में उपलब्ध होते है।

व अगेकान वर्ष २ किरग ३ ए० १०५

कालान्तर में, प्राचीन जैन विद्वानों ने, जि होंने निश्चय ही जैन श्राम्नाय में गुरु परम्परा से चले श्राये उक्त कथानकों को विश्वस्त रूप से सुरन्तित ख़ला था, उन्हें विविध उपारयानों के सवर्धन से विकसित किया, ये कथानक श्रवना उपारयान इस मकार श्रनंक रातान्दियों तक बाचक गुरुओं की परम्परा में मौलिक द्वार से स्पृति में सुरक्षित रहते चले आये। कितने काल तक चादगुप्त चाण्वय सम्बधी अनुश्रुतियाँ केवल स्मृति में ही सुरक्ति रहती रहीं, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, किन्तु यह सम्भव नहीं है कि ऐमा देविद्ध क्तमा श्रमण की पसिद्ध बल्लभी बाचनाके—जो बीर निर्वाण (लगमग ४=६ ई० पू०)' से १८० श्रथवा ११३ वर्ष परचात् हुई थी.—उपरात्त रहा हो। यह वाचना श्रेताम्बर सिद्धाःत और उसकी व्यारपाओं के सकलन एव लिपिवद्ध करने के लिये हुई थी।

च द्रगुप्त सम्बाधी अनुश्रुति का सर्वे प्रथम लिखित रूप समवनया आवश्यक निर्युक्ति की चूर्ति। में उपलब्ध होता है। उसके आधार पर सन् ७४०-७७० ई० के बीच किसी समय विधाधर कुल (गच्छ) के प्रसिद्ध जैन टीकाकार हरिभद्रस्रि ने चन्द्रगुप्त चाणवय की कथा को नड़े विशद रूप में वर्णन किया और उसमें बहुत-सी प्रसग की बातें भी सम्मिलित की, किन्तु ऐसा जो कि विश्वास किया जाता है उन्हें उस मध्यध में मौस्रिक परम्परा से प्राप्त हुई थी । यह कथा श्रेताम्बर त्यागम के द्वितीय मूलमूत्र 'स्रावरयकः' पर उनके द्वारा सम्मृत में रची गई 'त्रानश्या सूत्रमृति' में उपनात होती है। उसके लगभग तीन रातान्दी परचात् श्रेनाम्परों के प्रथम मूलपुच 'उचरा ययन' पर श्रपनी न्याएया में देवे द्रगणि ने यह कथा पाकृत भाषा मं नये शिरे से लिखी, जिसके बीच बीच में उ होने मारून प्य सररून पद्यों का भी समानेश किया। उनकी यह टाका 'सुखबीघ' नाम से प्रमिछ है श्रीर सन् १०=३ इ० में समाप्त हुइ प्रतान होती है। यह बात सुम्पप्ट है कि देवे दगिए ने 'श्रावरयक वृत्ति' में विश्वत च दगुर चागुक्य की कथा की उपला की, किन्तु साथ ही साथ यह बान भी उतनी ही सत्य है कि उन्होंने अपने कथानक को मूलत 'आवश्यक चूर्यि।' पर अधारित किया, जिसमें से उन्होंने अपनी वया का मकृत पाठ बहुलता

۲۶

इस निद्वान् लवह क मतानुसार महानीर निवास सन् ४८६ इ पूर्व में हुआ था। किन्तु प्रवत्न प्रमायाथारों स यह बात मला प्रकार सुनिरिचन हो चुकी है कि महावार निर्वाण ५२० ई० पूज म हुमा था।

<sup>(</sup>জ্যাত সত জতা

र बायरणक नियु कि चृक्ति—पुरु भइशे भइशे (जन यद्य मिटिंग प्रस हुन्देंत १९६८ हू ) नार—-यह बात करक देनेगान्तर अनुकृति क लिय वहीं जा सरुवी है, श्वोंकि दिगान्तर अनुश्रुति (क्यानारिक्य) वर्ष साममें का लियि यह हाना वा पहली शकाय्दी हैं० पूर से ही आर्त्स होगया या। दन बागमों पर नियु नियाँ वाहानिहिर क्योंनिया क माई रवे० बायाय मन्त्रयाहु हात ह शे गगायी इसी स रथी गई, यहन तर पृक्तियों बनी।

के साथ उद्घृत किया है, संभवतः उनका उद्देश्य मृल कथा को उन कितप्य संशोधनों एवं परिवर्तनों के साथ पुनः निर्मित करने का था जो कि उनकी स्वगुरुपरस्पग द्वारा सम्मत थे अथवा उस आस्ताय में, जिससे उनका स्वयं का सम्बंध था, रवीकृत थे। विविज्ञित कथानक का एक अन्यरूप 'स्थविराविल चरित्र' अर्थान् 'परिशिष्ट पर्व' में उपलब्ध होता है, जिसे कि हेमचन्द्रसूरि ने अपने 'त्रिपिट्रशनाका पुरुप चरित्र' नामक अन्थ के परिशिष्ट रूप में लगभग सन् ११६५ ई० में सम्कृत पद्य में रचा था। यह कथानक प्रधानतः हरिभद्रीय आवश्यक वृत्ति में विग्ति कथा पर आधारित है और २७६२ स्रोक प्रभाण है। इस सम्बर्धमें यह कहा जा सकता है कि अनुश्रुति का वह अंश जो चन्द्रगुप्त के राज्याभिषेक के परचाद्वर्ती समय से सम्बर्धित है, चाहे हरिभद्र द्वारा अथवा देवेन्द्रगणि द्वारा विग्ति हुआ हो, इतिहास में अधिक महत्व नहीं रखता।'

इस अनुश्रुति की दूसरी धारा का, जो कि विशेषक्ष से जैन कथा साहित्य (दिगम्बर) में उपलब्ध होती है, सर्वोत्कृष्ट प्रतिनिधित्व हिरपेण के 'वृहत्कधाकोष', प्रभाचन्द्र के 'ऋषाकाष', प्रभाचन्द्र के 'ऋषाधनास्तकधापवध', व्रह्मनेमिदत्त के आराधनाकधाकोष, तथा श्रीचन्द्र के 'ऋषाकोष' में प्राप्त होता है। जहाँ तक इन अन्थों के साहित्यिकका का मम्बध है, हिरपेण श्रीर नेमिदत्त के कथाकोप संस्कृतपद्य में है श्रीर श्रीचन्द्र का प्राकृत पद्य में। उक्त कथानक सिहत प्राकृतपद्य में कोई कथा कोप प्रधुना ज्ञात नहीं हुआ है, जबिक प्रभाचन्द्र का अन्य सस्कृत गद्य में हे। इन चारों कथा कोपो में सर्व प्राचीन श्रीर संभवतया सर्वाधिक महत्व पूर्ण हरिपेण (१३१ ई०) का कथाकोप है प्रोग सबसे प्रनितम नेमिदत्त (लगभग १३३० ई०) का, जबिक शेप दोनो बीच के काल में रचे गरे। उक्त चारो ही अन्थकारों ने श्रपनी श्रनश्रुत कथाएँ जैनो (दिग०) के एक प्राचीनतर श्राराधनायन्थ-श्र्थात् शिवार्य, शिवकोटि श्रथवा शिवकोट्याचार्य के 'भगवती श्रारावना' से प्राप्त की प्रतीत होती है।

<sup>\*</sup> लेखक के इस कथन का कारण यह प्रतीत होता है कि चूकि चन्द्रगुप्त के राज्याभिषेक के उपरान्त का इतिहाल ग्राधिनक विद्वाना ने प्रन्य जैनेतर प्राधारों से भली प्रकार सुनिश्चित कर लिया है, प्रत उसमें जैनावारों में विरोत प्रनुश्रुति के पाथ कही र विरोध होने के कारण उस सम्बंध में जैन श्रनुश्रुति को महत्व नहीं देना चाहिये।

२ ब्रह्स्कथा होप--- आ० ए० एन० उपाध्ये द्वारा सपादित, ए० २३९-२२८, वस्पई १९४३

<sup>🔶</sup> ३ वही, भूमिका पृ ५० फ

ষ্ট বहो—সহাस्ति रलो॰ ११-१२ (= ९३१-९३२ ई॰), winternity—Hist of Ind lit ii p 5 14

प यह त्राराधाना त्रथवा सूलाराधना भी कहलाता है (मूलाराधना—सं० टीका तथा हि० त्र त्रुचाद पटा १५५६—शोलापुर १९३५), डा० उपाध्ये का यह कहना कि इस अन्य की भाषा शोरसेनी प्राकृत है, ठीक ही है (बृहल्का भू० पृ० ५०). किन्तु वह श्रमिश्रित नहीं है, क्योंकि उसमे क्रियमागधी शंब्द भी पर्याप्त सरया मे प्रयुक्त हुए है।

भीर यह मध्य भाग भाग सबबी तथा पाउगन विरोधनाओं की दृष्टि से व्रथम रानावरी देश्यी का हो सकता है। किन्तु 'भगवती आराधना' स्वय उक्त अनुस्रति का मून सीत पही मनीत होता, क्योंकि उक्त उपास्यान समृद्र के द्वारा इम श्रनुश्रति को श्रीर श्रिपिक माचीननर काल तक सनित किया गा सकता है। यन्तुत, चासा स्व पदापुत्त अनुश्रुति के पापासावरोप 'पयर्गा' ने सानिधिक स्तर में तड़े बन्त होते हैं (अयान् पयते) जैसा कि नात है, होनाकां के जागन सान्त्य और दिवक्तां के 'अहतायधुन' का आहे हैं। दश पर्यों में से वे दो निनों उक्त अनुश्रुति दा बीनमुनदा उन्तर्य होना है, 'सह परिया' और 'सथार'। हो दानों में ही नैप्ति के कर में आएपय की मुस्तिया वर्तमान नैतथम के प्रधापक भगवान महावार द्वारा प्रतिग्रहित एव म्बीजन धानिक व्याचरण क समयन पच हुना न म्या में सा प्रथम उदाह्य होनी है। पदार्श की निथि सुनिश्चिन रूप से इप्त नहीं है किन्तु इस बात को ध्यान में रसते हुए कि मुक्तियात् दिगम्बराचार्य, मिर्म व दाग्रनिक रून्दरून्द और उनके सुबोध्य शिन्य उसाध्यामि ने—नो कि दोनों ही प्रथम सना ही इन्दी र प्रप्रित भाग म हव बें - प्रथने प्राने मारों में दिगम्बर शह वह

(मार-सिवाय क समय क सम्यथ म द्विष हमारा लव-गगवा चारा हता चार तमक 

६ इसन यह थिथ अनुसानन प्रस्तुन का ह क्योंकि यह प्राय नीर हा साहम हाना है। तवारि इस सम्यय में पात करिह सार प्राप्तनाय ह। हा प्राय म एसा सुनिश्चित सकेत नहीं मिलना कि निवाय कुपूर इ नाह बमान्यामि क पूपवता थ-बमा कि ना उपाप्त मानन ह-(प्रान्द्या० म० ७० ५ V Indra)

शिमकर गरिमाद्र धुन म इस एव गाण मान्यि वा ममावन नाक बहुवाद्यपुन से है।
 विश्व—चर्ष साम्मदिमस्वयमाध्याम् प्रशासकर वस्तु (प्रामादव मिनित मुद्दद्वान

म ४६) मन्यतिना पर्य १६२: संयार प० ४३ ३५

९ यदि दिवाबर परावित का विश्वरत माना ताय हा इसे उमान्यामी का प्रथम शतात्त्री हु० (दि म० १०) = ४४ है०) वा विद्वान मानना दावा हिन्तु य प्रायमियों बाद स्वतास्वरी वा ही अवश दिगावों की परम्पर इननी दिनाइ दे हि उनक झाग अन्तुन निधिवमी पर पुरा महाना कारा कि इ । सारक्षी गण्य का दिगावर पहार्थि के बसाग्यामा अनुवाह दि म जा हि म । मदाशह क परवत् वर्षे गुर थ (पहां संगठ का धम गुमा इ शिवित भन्नबाहु हि । व नहीं २० चें गुरुष महबादु प्रथम ८वें थे। चार ६६ द् (रि म० ४) में मृत्यु का प्राप्त हुए बढे पूर थे। भार स्व तरागण्य प्रापति क भनुनार भाष मार्गगरि (मणु या नि० २०१ नथा लातरम पण्ड क धनुपार थां वि २४६) म आ महाधार स्त्रामा क पस्तान ८ में सुरू थ दिनीय गुर थ । चाउ इमें दनको रे शं कार है जिलता बीच का रिद्वान मानना किया प्रकार दिवा नहीं ह (Ind Aut \1-p 446 and 251 X\p 351) पूरा मानावता हुनी बात बी ह कि कुल्कुरर अप उमान्यामा लागों ही अप हैं। ए० म ५० हं। क बाब हुए । (गाट-वार्धार भन्द ६। प्रान्तिम प्रमुतानिक विथि गाम टीइ इ त्रवाति गुर वरस्रात्त समयाहि बटि गुम इ)

श्रद्भवाद्यश्रुत (उपलब्ध) का पूरा पूरा उपयोग किया था'', पयत्रों के काल की मन्तिम उत्तराबधि श्रधिक से श्रधिक १०० ई० पूर्व मानी जा सकती है।'' श्रदः यह मसंमव है कि चाण्वय श्रीर चन्द्रगुप्त कथानक का जो पाचीन रूप पयत्रों में निहित है वह देखी सन् के प्रारंभ के पश्चात् का हो। चूंकि दिगम्बरों ने श्रावश्यक, उत्तराध्यम तथा पयत्रों को श्रप्रमाणिक एव श्रपासगिक मान कर श्रपने श्रागम से बहिष्क्रन कर दिया श्रनः सभव है चाण्वय को जैनमुनि का रूप देना श्रेताम्बरों की ही कृति हो।' यदि यह बात ठीक भी हो तो भी हमें इस बात का समाधान करना फिर भी शेष रह जाता है कि तब चाण्वय सम्बंधी-श्रनुश्रुति की वे दो धाराएँ क्यों कर हुईं, जिनमें से एक श्रावश्यक श्रीर उत्तराध्यम से संबंधित है श्रीर दूसरी पयन्नों से, श्रीर इन दोनों के बीच इतने श्रन्तर क्यों लित्तत होते है।



१० कुन्दकुन्द्र, श्रीर उमास्वामी की रचनाशों का समानेश दिगम्प्रों के २ रे बेट-द्रब्यातु-योग में होना है।

१९ यह विश्वाम करना किन है कि उमान्वामी के नत्वार्याधिगम मृत्र जैमा जैन मिढान्त एवं त्राचार का मारसक्तन, जो जैनधम में वहीं स्थान राग्ता है जैमा कि बीद्धधमें में विशुद्धिमगा, दिगम्बर सम्प्रदायक द्वारा श्रवनं श्रद्ध एवं श्रद्धारा माहि य का स्वक्ष्य एवं श्रामार भनी प्रकार सुनिश्चित कर लेने के भी एवं रचा जा सका हो।

<sup>\*</sup> यह कथन सत्य नहीं माल्म होता। जैन अनुश्रुति में सर्वत्र चाणक्य अपने अन्तिम जीवन में जैन मुनि के रूप में मिलते हैं। श्वे० ने उन्हें जैन सुनि का रूप नहीं दिया बिल रवे॰ धारा के लिपि बढ़ होने से लगभग ५०० वर्ष पूर्व लिपि बढ़ हुई जैनधारा के कथा अन्यों में जैया कि उपर देख, आये है—वे समाधिमरण द्वारा सद्गित नो प्राप्त होने वाले यादर्ग जैन मुनि के रूप में ही चित्रित हुए हैं।

(उपी० प्र० जै०)

#### कतिएय पाचीन पहे परवाने

[ से॰ श्रीयुत भैंवरलास नाहटा ]

माचीन काल से राजाओं का प्रमाव ्नन साधारण पर सहुत व्यक्ति रहा है। इसीके - परिचायक "यथा राजा तथा प्रजा" नाम के लोकोिल सबन प्रमिद्ध है। इसके दो प्रधान कारण हैं, पहला तो राजा को लोग ईरबर मामकर उनके बचन एव व्यवस्थानन को माम्य करती वे और राजा के मसन्त होनेयर सम्मान, धनादिका लाम होने की भी आखा रहती है। अन स्वार्थ प्रव दवाब के कारण राजा लोग जिम कार्य से मसन्त रहें नही काय करने की जनता की पहुंचि होती है। दूसरा है "सहाजन येन राज स प्राया" "पर गतानुगतिको लोक भ पहुंचि होती है। दूसरा है "सहाजन येन राज स प्राया" "पर गतानुगतिको लोक भ पहुंचि होती है। दूसरा है "रेक व्यक्ति विचारक द्वित्रित एव निवेका नहीं हो सकता। सभी समय में यही देखने में आता है कि कुछ इने गिने अपि ऊर्च उठते हैं अभिकात। सभी समय में यही देखने में आता है कि कुछ इने गिने अपि ऊर्च उतते हैं अभिकात। विकास के विचार का सम्याय हो रहा करता है। अत जन स्थायरा वो जी जिस तरफ मुझान चाहत प्रमावशान व्यक्ति उपित उपित उपित के समय एव साव रहती है अत उनका ममान समय पर पर सम्बाद स्वाधिक होना ह्वामाबिक हो है। हसी बात को भ्यान में स्वक्त समय समय पर पर्म प्रमाव स्वधिक होना ह्वामाबिक होना ह्वामाबिक हो है। इसी बात को भ्यान में स्वक्त समय समय पर पर मिल करने के साथन पर समय पर पर पर पर सम प्रमाव स्वधिक होना ह्वामाबिक हो है। हसी बात को भ्यान में सक्तर समय समय पर पर पर सम्बाद स्वधिक होना ह्वामाबिक हो है। इसी बात को भ्यान में स्वक्तर समय समय पर पर पर सम्बाद स्वधिक होना ह्वामाबिक हो है। हसी बात को भ्यान में स्वक्तर समय समय पर पर पर सम्बाद स्वधिक होना ह्वामाबिक हो है। हसी बात को भ्यान में स्वक्तर समय समय पर पर पर सम्बाद स्वधिक होना हमाबाबिक हो है। हसी बात को भ्यान में स्वक्तर समय समय पर पर पर सम्बाद पर स्ववस्था सम्बाद स्ववस्था स्ववस्था स्ववस्था सम्बाद स्ववस्था सम्बाद स्ववस्था सम्बाद सम्बाद स्ववस्था सम्बाद स्ववस्था स्ववस्

मास्तवप ये इतिहास का भिंहावलोकन करने पर यह स्पष्ट होता है कि राजाश्रां से अधिक प्रभावशानी व्यक्ति कोई होता या तो वह धर्मेश्वारक । वयों कि भारत श्रा-यारम प्रधान देश हैं यहाँ स्थाग, तपरच्या एव धर्म के प्रति स्थ समय खरपिक श्रादर रहा है । श्रा ता महाराजा भी धमभवारक महापुरुष प्रदिन्ध मित्रमों है पैरों में श्रपना मत्तक मुक्ताते थे। मुक्ता से श्री में श्रपना मत्तक मुक्ताते थे। मुक्ता के श्री में श्रपना स्थान करें तो कितने राजा महाराजा श्रादि उनका व्यक्ति कही उपदेश होता बड़े भक्ति भाव से श्राति एव उसमें ममावित होकर त्याग मामें स्थीकार कर तति थे। इसी प्रकार महाराग झुद्ध का प्रभाव मौद्ध मामों से मत्तीगाँति विदित्त होता है। उसक परचात् सम्प्राट अयोकने मौद्ध धर्मका कितना जवरदस्त प्रचार किया व सम्प्रह सम्प्रति ने जैन धर्मका, यह जैन एन बौद्ध साहित्य से स्पष्ट है। दक्तिण में दिव सम्प्रदाय को जहाँतक श्राश्रय मित्रा वहाँ तक करको होती ही। ही। गयी। मारवाइ एव - गुआरत में रवेव सम्प्रदाय को राजाश्रय मित्रा तो उसका सिनारा चमक उन । जैन इतिन्म के विद्यार्थ से में यो वार्त श्री श्रीवित नहीं हैं।

मन्यकालीन भारतीय इतिहास से यह भी नात होता है कि अपने अपने धर्म एव सम्प्रदाय का मभाव बदाने के लिये राजाओं को आकर्षित करने के लिये धार्मिक निययों पर राजसभाओं में बड़े-बड़े शास्त्रार्थ किये जाते थे। कहीं कहीं उनमें यह रार्त भी तय हो जाती थी कि जिस धर्मका ध्राचार्य शास्त्रार्थ में निरुत्तर व परास्त हो जाय उसे उस राज्य में प्रवेश करने का श्रधिकार नहीं रहेगा; श्रतः राजाश्रय नष्ट होनेपर श्रन्य सम्प्रदायवालों को बड़ी विपत्ति का सामना करना पड़ता था। राज्याश्रय प्राप्त करना धर्म प्रचार का प्रमुख साधन बन चुका था। इस बात को ध्यान में रखकर जैनाचार्यों ने भी ध्रानेक राजा महाराजाश्रों पर प्रभाव डालकर समय पर धर्मों विति की है। श्वे० ध्राचार्य वप्पभिट्ट सूरि के श्राम राजा एव ध्राचार्य हेमचंद्र के कुमारपालको जैन धर्म का प्रतिवोध देकर शासन प्रभावना करने का वर्णन श्रनेक प्रन्थों में विस्तार से किया है ध्रीर वे शासन प्रभावक महापुरुष माने गये है।

भारतीय नरेशों की विलासिता एवं पारस्परिक फूट के कारण बाहर से श्राकर मुसलमानों ने अपना शामन जमा लिया। पहले-पहल उनका स्राक्रमण स्रपना राज्य म्थापित करने के लिये नहीं हुआ। पर भारत धन धान्यादिमे बहुत समृद्ध था उसी पर उनकी श्रॉलें लगी हुई थीं। किन्तु जब उन्होंने देखा कि यहीं-वालोंसे हमें सहायता मिल रही हैं तो वे कब चूकनेवाले थे। मुसलमानी शासन से भारत को सबसे ऋधिक महत्व का यदि कोई नुकसान हुन्ना तो धार्मिक एव- सास्कृतिक दृष्टि से हुन्ना। मतान्य मुसलमानों ने त्रपने धर्म का प्रचार वडे अन्याय एव करूरता के साथ किया । भारतीय धर्मों के पाचीन स्मारक क्लापूर्ण मन्दिर-म्तियो स्रादिना जिसे हृदयहीनता से विनाश किया गया वह कभी भी मृला नहीं जा सकता। स्थानीय जनता के साथ जिस वर्वरता-ग्रमानुषिक दग मे वे पेश ग्राये उसका वर्णेन पढने से ही रोमाच होने लगता है। अनः कुशन जैनाचायोंने स्वधम रच्चा के लिये उन मुसलमान शासकों को प्रभावित करना उचित समभा । कुछ जैन व्यापारियों का मुसलमान शाहकों में अच्छा सम्बन्ध था कई जैन ब्यक्ति उनके शासन मचालन में अधिकारी रूप में योग देते थे। उनकी मारफत मुसलमान सम्राटो एव स्वेदार, वजीर प्रादि से मिलकर जैनाचार्य उन्हे प्रभावित करते श्रीर उनको श्रपने धर्मपर किये जानेवाले श्रत्याचारों से बचाते, श्रत्याचार का संशोधन करवाते, इसीसे विधर्मी शासकों के हाथ से जितनी त्तृति अन्य हिन्दू समाज को हुई उसके शताश में भी जैन धर्म को नहीं हुई, यह उन्हीं दूरदर्शी कुराल जैनाचार्यों की वुद्धिमत्ताका ही सुफल है। कलकत्ते में पुरातत्त्वविद सुनि जिन विजयजीने अपने एक भाषण में इसकी प्रशसा वडे ही, गौरव के साथ की थी। उन्होंने कहा था कि गुजरात में स्त्राज ४०० वर्ष पुराना भी कोई हिन्दू मन्दिर सुरिन्त नहीं है तब जैन मन्दिर हजार श्राठसौ वर्षों के बहुत बड़ी सख्या में सुरिच्चित हैं एवं प्राचीन ग्रन्थ भी ताड़ पत्रादिपर लिखित जैन भडारों में १००० वर्षोंके सैकडों मिल जायँगे पर किसी भी जैनेतर समहालय में एक भी प्राचीन प्रति नहीं मिलती। इस बात पर गंभीरता से विचार करने पर उस समय के जैन मुनियो एवं श्रावकों ने स्वधर्म रत्ता एवं उन्नति के लिये कितना

महान् कार्य किया। यह स्पष्ट हुए निजा नहीं रहता। उन्नेने अपने कलामूण मिर्रिरां पत्र चमस्कारी मृतियां और प्रायों को बचाया ही ननी, पर उम किर समय में जाकि चारों और ताटि-बाहि मच रही थी, साहित्य प्रव धम की बान जाने दीविये लोगों की जान के त्याले पर रहे थे, हजारों नई नैन जैननिर्दाय क्वावार्य कि हम दिन्त रात्र है। हजारों मई नैन जैननिर्दाय क्वावार्य कि हमा किये, नये लिववाये, बड़े-बड़े तीर्थ यात्रा के सक्व उद्दी सुसलमान सम्र में से परमान प्राय कर निर्य न्त्यापूर्वक निकाले, अपने धार्मिक उन्तर्य की बहुत्या अधाव् नहीं सारा उनित की। इसकी जुलवा में आज के (सन साधनों के होते हुए भी) जैन समाज की क्या हालठ हो रही है १ कहने पर दो बूँद ऑस् बहाये निजा नहीं रहा जाता। को क्या हालठ हो रही है १ कहने पर दो बूँद ऑस् बहाये निजा नहीं रहा जाता। को समाज की निमाल्य नैन जनता। आज सब प्रकार के साथन खुलम है पर हम उनकी ओर कोई भी ध्यान नहीं है । वासक में यह सर्वेया सत्य है कि धम पुष्ट हो उसके चलाोवाले हो उसकी उनति एवं अवनित हैं "त पर्मा धार्मिकै विना"।

#### छाप महाराजा विजय सिङ्जो रो

१

सुताबिक २ मुश्राफिक फरमान श्रालासान तमाम हिन्दुस्थान के बादशाह। क हजरत शरूपर बादशाह व नहाँमीर बादशाह, हजरत शाहजहा बादशाह, हजरत श्रालमगीर श्रीरगजेव वावशाह, हजरत महमद फरुखशियर वावशाह गाजी हजरत महमवशाह बादशाह, हजरत ग्रहमदशाह वादशाह, हजरन श्रामिमगीर सानी वादशाह, हजरन बादशाह गाजीमाह श्रालम गरज इन तमाम बादशाहान के फरमान के मुताबिक दरजा श्रीर नाजीम व दाद व सनद तमाम व त्रजलकाव व त्रादाव जगत् गुरु त्राजारज श्री पुज्य श्रीजी महागज प्रभु व हरि (श्री ?) जिनचंद जैन बादशाह देवशरण श्रीचरण व श्री जिन चिरंजीव श्री जिनराज मोर (सूरि ?) जी श्री जिन रस्ता (रतन १) भोर (सूरि ?) जी श्री घे-( चे ?) म लाभ सागरजी श्री जिनसल जी देव व जगतगुरु भोज धरम मतगुरु श्री जानभद्रजी वनेसेजी, वनेसागरजी, वेनयजी जब बादशाही दरबार में पहुँचे तब ताजीम परग्राम दगडोत श्रीर तस्लीमात की बादशाह ने श्रपने तस्तपर विठाया श्रीर इनकी ताजीम में तस्ततसारा श्रीर तखत खाँ श्रीर छ्वर छाया गीर वगैरा सास व पालकी व मोर्छल श्राफ्ता वीजरीन श्रीर सोने श्रीर चाँदी की चोव, सिंहासन, करमसी जरीन भेट फरमाई श्रीर हजरन बादशाहने फरमान जारी किया कि यह गरतवा श्रीर दस्तूर हमेशे जारी रखना चाहिये श्रीर सबकी चाहिये के तमाम कौम मुसलमान श्रीर हिन्दू वगैरा गुरुजी की ताजीम करें श्रीर श्रपना गुरु समभें श्रीर फर्श या श्रीटांज डालकर शहर में डज्जन व ताजीम से ले जावें श्रीर श्री गुरूजी के सामने दएडोन श्रीर तम्लीमात बजा लावें धीर ताबेदारी के कायडो से बाहर न होनें और हर घर से एक रुपया और एक श्रदद नारियल फसल व फसल श्रीर साल व साल नजर व नयाज़ देते रहें श्रीर यह वस्तूर तमाम हिन्दुस्थान में हमेशे हमेशे जारी रहे । ऋौर किसी तरह से तरच्युर व नवछुल न होवेगा खश्सन तमाम कौमें मुसलमानों की श्रोर हिन्दुश्रो की तावेदारी से वहुत ताजीम श्रीर दंडोत तमाम गुरुश्रों की बजा लावें श्रोर इन तमाम गुरुश्रोंको मुरशिद श्रीर धरम सत्यूज्य गोस्वामीनाथ श्रीर परमेश्वररूप श्रपना जानें श्रीर श्रादाव बजा लावें श्रीर तम्लीम श्रीर श्राटाव वजा लाने में कोई कसर श्रोंर इकीका न रखें श्रोंर श्रकवाम मजकूर से कोई त्कसीर या लापरवाही इन के बारे में सावित होगा तो यह तमाम गुरु उनको सर्जा देने में जो सजा इनके मजहव में मालूम होवें देवें या माफ कर देवें यह इनको श्रस्तियार है श्रीर यह मरातिव ताजीम के जो इनके लिये मुकरेर है वह श्रमले जमाने के राजाश्रों में जैसे राजा बीर विक्रमादीत और राजा सालिवाहन वगैरा तमाम राजगान चकवर्ती श्रीर महाराजा श्रीजयचंद्रजी व इनके लश्कर व फीज रखते थे श्रीर महाराजा चौहान श्रीर कुल राजगान छोटे श्रोर वडे भी मरातिव ताजीम के इन गुरुश्रोंके लिये बहाल रखते थे बल्कि श्रपनी तरफ से दुगनी ताजीम बजा लाते थे श्रीर हिन्दुस्थान के तमाम के तमाम बादशाहों के फरमानों के मुताबिक इन गुरुत्रों के मरातिब श्रीर मनासिव जैन बादशाह जगतगुरु पूज्य परम सतगुरु श्री वनेमागरजी श्रोर श्रीजगतगुरु पृज्य श्रीहेमराजजी देवश्री देवचरण यह

दोनों श्रीर जो लायक चेले सागर पन्ना के जहाँ कहीं होवें उनकी मराम्नि दरवार में निहाबन सार्जीम के साथ होगी चीर शहर में जो इस दरवार के तहत श्रीर तमरूफ में है वैशी ही मशतिक तानीम श्रीर तायेदारी बना लावें। श्रीर तानीम में कोई कमर न रखें। श्रीर यह सरकार भी मनगुर पृज्य श्रपना त्रानते हैं श्रीर मामेला हिकमद मेंग बुत द दरजा मजा लाते रहेंगे श्रीर तमाम जैनी श्रीर जैनी महाजनान वगैरा गुरु के हुक्म के तानेदार रहें श्रीर श्रताश्रत करते रहें श्रीर तानीम इनकी वानिव जाने रहें। श्रीर मुवाफिक परवाना जात इस सरकार ने भी श्रीर श्रीमहाराना श्रनीतर्मिहजी श्रीर महाराना श्रीश्रमय सिहनी और श्री बड़ा महाराजजीने परवाने श्रीर न्वास रक्के निम्वकर दिये हैं श्रीर मरातिन ताजीम का सवाल रम्बा गया है श्रीर छोटा चेला श्रीर बढ़े चेनके तावेदार रहें श्रीर उनके हुदम से बाहिर न ब्रावें। हाथी और जागार और छतर तीव नुकण्ड व नुलाई व आफतनीके साथ गान्दी में बैठकर आवें। और उनके मामने सड़ा होकर खड़े-खड़े ताजीम बजा लाई जावे और सिरे दरबार घामन उनके लिये विद्याया जावे श्रीर रोज बरोज उनके मरानित्र की ताजीम पर करार रहे अगर कोई इनकी ताजीम से इनदराफ करे तो अपने दीन से तीन लोक में पूज्य के दीन से मरदूद हो। तलाक वलाक तलाक यह तमाम गुरु परम सनगुरु हमारे हे यह दरने हमेशा हमेशा जारी श्रीर मुकरेर रहे। जो इनरी सात्रीम मे बाहिर जावे वो मालायक नालायक मानायक।

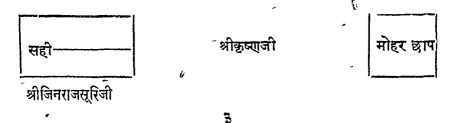
#### सीताराम जी

2

मिद्धश्री राज्या मेरूर महागा भिया महागज्ञा श्रीधनीतिस्हिनी जोग्न लिग्नत महागज्ञातिगत्त महागण श्री मजह नैसिंचनी के जुद्दार ध्वध्यारी जो। अद्धे रा समाचार किंग्या श्री जा की स्वी भना दें। गज्य का सदा मना चाहिनी, ध्वश्व राज्य बड़ा खो भठा उद्दे की ज्योदार में कही चान तो जुद्दावधी न है खटे होडा गणपून है मो राज्य का कान में दें विश्वेक काम काज होने सो निसादना रहोना समाचार सगना अप्यादसम निरमा सो अद्दे तो सिवाइ मह्ता महाराज की खौर कोई कत न है। ध्वब समाचार सगज्ञा समाचार सगज्ञा समाचार सामाचार समाचार समाचार प्राप्त पर्या परित परित स्वा सामाचार साम

हमां पत्र के अपर के मारा में महाराजा के स्वहत्त से अने पति आर्क लिये निकासिनित विश्वासि किली हुई है।

लगत गुर परासन्तुर ीत पातमाह धीमुरूय महाराजा भी पृज्यती भी १०० भी जयरीज्यों महारहती भीतासिहजी देवभी नरको ही हुवूर में देदवन महाम १०० मानूम करोजा। ज्यातमुह पृख्य मधनायक धनरा थए व परमसनमुह थे। राहीर कछवाह सीसोदियों के तो विशेष सदैव श्री गुरु ईशवर रूप छै श्री किल केवली जगतगुरु पूज्य श्रीजिनचन्द्रसूरिजी गुरुदेव महाराज की किपा कर श्रा को राज्य छै। राज्य का श्रीगुरुदेव छै, श्रागुरु परमेश्वर रूप छै श्री तार श्री कुल गुरु छै, सदैव श्रा श्रीगुरुदेव छै, श्रीगुरु परमेश्वर रूप छै श्री दास को राज्यको प्रताप श्री गुरुदेवा के चरणारिवन्द के प्रसाद कुपा को छै चरणारिवन्दा इंडोत कर श्राठे कृपाकर पधारे तो श्रारु करोला, श्रा को राजशी गुरुदेवां को छै श्रीगुरुदेवां की शिष्य परंपरा को विशेषकर पाटधारी शिष्य को परम सतगुरु पूज्यभाव श्राठे सदैव रहेलो श्रासल छत्री वंश कछवाही सदैव परम सतगुरु पूज्यभाव राखेलो, मानेलो, मरजादन लोपे ले। मरजाद लोपेलो सो कु भी पाक में पडेलो, श्राठाकी श्रारु करोला श्रीगुरुदेव श्राठा पधारे सो श्रारु राज करोला।



स्वस्ति श्री महाराजाधिराज महाराजा श्रीगजिसहजी महाराज कु वर श्रीश्रमरिसहजी वचनातु जगतगुरु पूज्य परम सत्गुरु श्रीगुरुदेव जैन पातसाह भट्टारक श्री पूज्य जगम युग प्रधान श्री जिनराज सूरीसरजी नुं मेंट करी लिखी दियौ सरव देस में पातसाही कागदा में लिखी भाव भगती रहसी, जती महाजन वगैरह सरव जैनी श्रीगुरुदेवा का हकम माफक चालसी, श्रादेश उपदेश मानसी, भेंट निजर पधरावणी पग मडा सामेल। भाव भगती वगेरे उच्छव श्रीगुरुदेवा रे दिन दिन श्रिधिक होसी सरव उच्छव खरतर गच्छ रा प्रथम तुसी, सरव देश में राज होसी सो उच्छव करावसी श्रीपातसाही हुकम छै। सं० १६६० वर्ष श्राषाढ बदी १ मु गरीदेवे श्रीमुखपर वदनी भडारी लूण।

स्वस्ति श्री महाराजाधिराज् महाराज श्रीजसवतिसहजी महाराज कु वर श्रीपृथीसिहजी वचनात् महाराज तैयासी दिसे सुप्रसाद वाची जो तथा जगतगुरु पूज्य परम सतगुरु जैन पातसा श्री पूज श्रीगुरुदेव भट्टारक गुरुजी "" श्रीश्रीश्री जी देव श्री चरणा री श्राम्या माफक चाल जो । सामेला पगमडा पधार्मणी घाडा उछरग सुंकी जो । पातसाही फुरमान परवाना माफक भाव भगती कर जो । पातसाही में सरब राजथान में सरब देश में श्रीपूज परम सतगुरु ऐ श्रीगुरुदेव है । भट्टारक श्री पूज है । तिके महाजना रा है महाजन गनसी श्रठे एतो पूज छै जगत. श्राचरज भट्टारक श्रीपूज परम सतगुरुदेव है सो इगाने पानसाहजी सरब राजा, राव, नवाव, खान, उमराव वगैरह सरव जगत सरब जती महाजन

वगैरह सरब जैनी परम सनपुर श्रीमुरुदेव करी मुक्त परमेसर रूप माने हैं भेट नचर पश्रामणी पूजन सेवा बदगी इप्पांत करे हैं और दूजा गद्दान्क श्रीपुन है तिएने तो महाजन कितराक जनी माने हैं सो विचार राही जो सरब देसरा जजी महाचन मध्य भट्टारक लुकीपाद्ध वह वा हाँह बचा वगीरह सरव जैन इपी श्रीमुक्टिव री खागे जा में चालसी श्रीपातमाही हकुन हैं। सब्द १९९६ रा माहसुदि ५ सुकाम श्रद्धमदाने उपर श्रीप राठौर श्री पृत्यों के हों। एप्य परायार हो मुक्त पत्र मानसी राह्ममी ब्राम सत्र १९९६ रा माहसुदि ५ सुकाम श्रद्धमदाने उपर सामदा महस्त्र मानसी राह्ममी वाम सत्र सुर्व प्राप्त सीमदा मरबाद मानसी राह्ममी वाम सत्र सुर्व प्रत्यादी ।



# गुप्तकालीन जैनवर्म

[ ले० रमेशचंद्र चंद्रराव जैन बी० ए०, (श्रानर्य इन हिस्ट्री) श्रार० ए० ]

👺 चीन भारत का इतिहास पढते या लिखते समय कुछ वातों का रयाल अच्छी तरह से रचना पढ़ता है। याज धर्म थ्रार जाति को लेकर धासी धाँधली मची है। उसी के कारण अन्यान्य धर्मों, जातियो एव प्रान्तों में स्वष्ट रूपसे विभिन्नता का निर्माण टुप्रा है। लोगों में अस्या, देव जैसे दुर्गु ए परले सिरे पर पहुँच कर जो ग्रानवन पेटा हुई है, उसकी प्रति वनि या ग्राम र मनुष्यों की विचार प्रणाली पर श्रवश्य हो जाती है। जिसके फलस्वरूप इतिहास को पटते समय उनकी इप्टि पूर्व ही दृषित होजाती है। जिसमे वे इतिहाम का सच्चा स्वरूप नहीं जान पाने। भारत के इतिहास में परधर्म सिट्टिना तथा परमत सिटिन्तुता सन कही निराई देती हैं। स्वधर्म, स्वमत तथा वैचारिक स्वाधीनता को सब अनुभव करने थे तथा उसके प्रचार के लिये उनको स्वतंत्रता थी और साथही साथ पन्य धर्मी के संबंध में वे समुचित श्राटर तथा प्रोम दिवा सकते ''यथा राजा तथा प्रजा'' यह उक्ति कई बार श्रमत्य सिद्ध होती थी। न्यय राजपत्नी को भी श्रन्य धर्मियों के वारे में पहले मिरे की महानुभूति तथा प्रोम दिन्याने में कोई रुहावट न यी। तो फिर प्रजा का तो कहना ही क्या ? श्रोर तो श्रोर प्रजा की भनमनर्या के द्याय के कारण श्रन्य धिमयों. महिरो तथा सस्थात्रों को राजा की श्रोर से पुरस्कार तथा दान देने पढते । यही कारण है कि विभिन्न धर्मी में कोई भेद भाव नहीं रहता था। नागरिकों के यधिकार उचे-प्रोटदे तथा सद्गुर्खों के क्षेत्र में ग्रागे बढ़ने के लिये धर्म किनारे ही रहता था। गुप्तकाल का श्रध्ययन करते हुउँ इस बात की श्रोर विशेष-तार के ध्यान देना परम श्रावत्यक है। यद्यपि गुप्तराजा स्वय कट्टर वैक्शव थे फिर भी अन्य धर्मियों के साथ उदारता से तथा सहानुक्पा से पेश श्राते थे। ३ री, ४ थी, ५ वीं तथा ६ ठी शताब्दि में वैदिक, जैन तथा बौद्ध धर्म का शापस में खूब मेलजील या वनिष्ठता थी।

## (२) हिन्दुस्तान के इतिहास में गुप्तकाल का महत्त्व:-

इस काल में शास्त्र, कला, शिल्प तथा साहित्य की दृष्टि से हिन्दुस्तान बहुत प्रगित कर चुका था, साहित्य की सभी शाखाओं, उप-शाकात्रों को कवियों ने अपनी कलम का विषय बनाया था, सभी प्रकार के प्रथों में राष्ट्र गाथाओं, वीरगाथाओं, प्रमगाथाओं, प्रराणों, महाकाव्यों, श्रारयादिकाओं नाटको आदि की निर्मिति से साहित्य अपनी चरम सीमा को पहुँच गया था। इसी काल में महाकित्र कालिदास का प्रादुर्भाव हुआ। जिसने अपनी प्रलर प्रतिभा के बलसे भारतीय साहित्य का नाम विश्वभर में उज्बल किया था। गिंशत तथा ज्योतिष शास्त्र की प्रगित आचार्य भट्ट बराहिमहरने बहुत श्रच्छे ढंग पर की थी। [ई० स० ४७६] चित्रकला, शिल्प, स्थापत्य ये कलाएँ उन्नित के

शिवर पर पहुँची था। गायन तथा गृष्य कता का बड़ा हो प्राग्याहन मिला था। समा
गुप्त रात्रा विद्या क वह प्रसाथ धार उन्हान मालदा क रिश्तविद्यालय की मृद्धि क निय प्रथक
परिश्रम हिया। युवानच्या का क्यन है कि उन्ह क्यान स ३०००० विद्यार्थी दिया प्यथम करत
था। उत्तक परिश्वालगाथ बड़ा को गायार लगा हुई था। दुनिया भरक भत्तमों गानाधा का जैसिकि
ज्योतिय, तक, न्याय, वैद्यक गयित कृषिति सर्गान विनान व्यावस्था, स्रकार माहित्य धार
सभी धार्मों का न्यान वात्र आदि अध्यवन गया पत्र पात्र बहाँ पर हुमा करता था। इस प्रकार
सभी धार्मों का न्यान वात्र आदि अध्यवन गया पत्र पात्र बहाँ पर हुमा करता था। इस प्रकार
पंत्रभित नरररना का उत्य कृष्मा काल से हुमा था। करन का स्विद्याय यह है कि उस बाल से
किन्दुन्तान सभी प्रकार स उन्नत देशा से था। स्था करता था। उस कालका द्वानमा
स्वरूप्तान सभी प्रकार स उन्नत देशा से था, सथ कहा 'रामसाय' था। उस कालका द्वानमा
स्वरूप्ता कर्मा प्रकार स उन्नत देशा से था, सथ कहा 'रामसाय' था। उस कालका द्वानमा
स्वरूप्ता कर्मा प्रवाद स विद्वास स्वरूप्त क सामस्वर्थ क साथ करमे साथक है शार

गुप्तकाल के राजा.—

प्रमुलना स गुष्तराज्ञाया का मुक्ति यथि वैदिक धर्मों का शार था किर भा उन्होंन धर्म की शाद म येव्ह या पैन धर्मों पर ग्रम्थापार नहा रिया। सह धर्म साथ सथ प्रज्ञ रह है। गर्मे पक्षणा स्ववित्ताम सार्गि दुगुल नहा के ब. पर थे। इस कालका दृष्टिहास किपने की साधन सामग्री में सिक्कों, शिलालेखों, स्तमलेखों, चीनी यात्रियों के लिखे हुए चीनी मापा के प्रवास वर्णन यहे लामकारी सिंह हुए है। चानी यात्रियों ने भारत अमरा करके सभी धर्मानुयायियों का लिक किया है। उनमें जेनवर्म विषयक बाने भरी पड़ी है। उनके आधार पर जैन अमे के बारे में यहुन सी जानकारी गान की जा सरवी है। अलावा जिसके चार शिलालेख अन्य अस्य स्थानों पर मिले हैं, जिनसे जैन धर्म तथा उपकी संस्कृति की क्या हालत थी, इसका अदाजा किया जा सकता है।

(४) जैन शिलालेख:---गुष्नकाल का सबसे पुराना जिलालेख उदयगिरि पहाई। के पास-जी मध्य प्रात के मेलमा जिले में हूँ—मिला है यह प्रकृति में पाये गर्न टीलो पर ग्रकित किया है। तज्जों के मत में इसका समय ईं० स० ४२४ माना जाता है। इस शिलालेख से श्रवुम,न निकलत है, कि श्राचार्य भद्रवाहु के सप्रदाय के शाकर नामक शिष्य ने -यह भाषायं गीशर्माके शिष्य थे-भगवान् पार्श्वनाथ की सृति स्थापित की । यह इतना जमाना बीत जाने पर भी अच्छी अवस्था में ज्यों की त्या बनी है। यहाँ भगवान पार्श्वनाथ का सदा का लाइन जिल्ह ती हैं ही, साथ साथ पिछली बाज़ में नागका बड़ा ही बिशाल फन हैं. उसके पार्ख में कोई एक सेविका हैं। गांकर सुनि के पिता का नाम सात्रिचा था, उन्हें ग्राश्वपति की उपाधि थी, वहें 🤏 राजा महीर राजायों के ही निये जो उपयुक्त होती थी। इससे यह बात सिद्ध हो सकती है कि बड़े बढ़े सर्वारी, महाराताओं पर जैन'रमें ने अपना जाकी प्रभाव छोड़ा प्रार्थ दसरी महत्त्व की चान यह है कि उप्यतिहिकी उन पहाडिया पर हिन्दुयों के भी चन्य ये शिनालेच पाये गये हैं, वह यही। प्रांत है जिसपा एक समय पूरी तोनसे गुजराजायों का शासन था। विहार करते हुए शाका सुनिने वहाँ पहुँ चकर तथा वहाँ अपना हैन डालकर किर पारवनाथ की मूर्ति न्थापित की और इस प्रकार उसाँ स्यान को जैनो का पिनत्र उपायना क्षेत्र बनाया, जिसमे निश्चय यही प्रमाणित होता है कि उस काल में जैनवर्म तथा देतिक धर्मका आपसी मेल जोन्न निकट का था। बदापि एक को राजाश्रय था. फिर भी इसरे पर उससे कभी श्राघात नहीं पहुँ चाया जाता या न किसीकी ऐसी सामर्थ्य थी न किसी को ऐसा अविकार थ।।

दृसरा एक णिलाले मधुरा के पाम कजालीतिला में मिला है। २०० वर्ष ईमा के पूर्व से लेकर ई० मर्० १२०० तक मधुरा जैने शास्त्र तत्त्वज्ञान का केन्द्र था। वहाँ जैनों का वडा स्तूप एव विहार है। इस धान में एक मचक पर तीर्थंकर की मूर्ति विराजमान है। इसका पता सब भी नहीं चलता कि यह कान तीर्थंकर है क्योंकि वह मूर्ति जग्नत्वस्था में है। तज्ज्ञों की दृष्टि में यह लगभग ई० स० ४३२ या गुष्तगक १५३ की होगी। इसके नीचे लिला है ' याचार्य धतिलाचार्य कोटिय्य गव्य प्या विद्याध्य शास्त्रक दी पत्नी की त्रीर से समर्पित।"

सथुरा जैन सस्कृति का थड़ा केन्द्र था इयन्दे प्रसाय में इस रिजालेय का उदले व गये के सान किया जाता है। यहाँ धर्मशीक विदान, दानद्वर लीग कुँड के कुँड में बाया करते थे। जैनानुपावियों का वा वहाँ बड़ी हा चहल गहल रहा करनी था। चीनीं जों न इसका उदलेत अपने खेलों में स्पष्ट तया किया है। इस प्रकार जन सन्दृति वा सनल ध्वा कर्ट्य टिनुसाझाय क कलेव हाम में यव क साथ करता करता था। वीसरा जिलालव युक्त प्राप्त के कहच याव किया गार शुर म मिला है जा स्कर्तगुत क समय म लड़ा निया गया था यह १४ चार थ इस राम पर लच मार गया था है। इस का का १४१ गुरुवय याने ई० स थह ९० है। यह लेल इस प्राप्त का प्रमुख पॉच गानकों है कर मार के प्रकार प्रत्य प्राप्त है कि युद्ध मान विद्या पान है जिलाल प्रश्न गुनुवया वाने इस्त प्रमुख पॉच गानकों का स्मृतिया लाल्याने सहस्त स्थापित की। व बारिताय का मिलाय मिलाय चारनाय प्रय स्थाप का महावार नाम समित थी इस नरह उसन स्थाप साथन क साथ र प्रत्य प्रया चा स्राप्त वा वा स्थाप। मृतियों के नीच जिलालक जिलाड स्थाप स्थापना वा स्थापना वा स्थाप। मृतियों के नीच जिलालक जिलाड स्थाप स्थापना वा स्थापना स्थापना वा स्थापना स्थापना वा स्थापना वा स्थापना स्थापना वा स्थापना वा स्थापना स्थापना

All these few instances prove that Jainiam claimed a fairly large followrs in different parts of Northern India

हममें काई शरू नहां कि उत्तर भारत में आयश्य ानानुषायां यस यय थे। यहाँ उत्तरु आरशित साल्य ह आर उनके बनन में पढ़ नाथाधान के लिए उन स्थानों वा चड़ी प्रसिति था। जिला कल को पहन हुए इस बातका प्यान रचना चाहिए नि उपयुक्त स्थानों वर पन घर्मियों का तालाद बहुत अधिक थी।

### (४) चीनी यात्री --

पर<sup>3</sup>श के बहुत कम जोगान हिंदुस्शन का यात्रा ना। उनम स इनगिने याशियों न परि िम्धित का निराम्या निया भार थात्रा खन जिल्लन वाल वा गिनता के है। पाहियान मग पुन तथा युवानुस्मा अञ्चल यात्रा थे, निहान कप्नां यात्रा का यखन बाना म किया है। गुल्तकार्णान हिन्दुस्मान का होत्राय जिल्लन में यह यहा सहायक हो सक्ला है।

पाहियान — यह शनत्सा प्राप्त का नियामा था। निपन १४ वर तह ०००० शील मात्रा की। न्यने पुरुषम की प्रीभा की जब यु रूप का था। बोल वय का दूर में इसकी भागा म इसकी ग्रहस्थ बनने का बहुत आमेह विधा पर यु न माना। ८५ वय की उन्न में (बाह यम मथ) पान की तील प्रभिनापाय निरुष्ट हिन्दुलान की बाला में फोडेला रशाना हुला। जन मान का सोड़ कशार वातकह प्रशास तथा तक्षतिका से होकर हिन्दुलान में साथा। मिक प्रम वा श्रध्ययन करने की चाह में यातायात के साधनों के श्रमाव के होते हुए तथा किटनाइयों का सामना करके मातृभूमि को छोड़ धर्म भूमि देखने को चलनेवाले दुनिया के द्विहास में शायद ही मिल्लेंगे। पहले वह तक्षशिला गया, यादमें उसने गणधर को देखा। श्रक्तान देखकर किर अस् शहर को लौट श्राया। मधुरा. कन्नोल, सरस्वती, किपलयस्तु, पटना, गया, नाश्रपाली श्राटि धर्म रथानों को देखा फिर जलमार्ग से लाकर उसने सिलोन देखा चाँग गया होकर चीनको प्रन्थान किया। पटना में तीन वर्ष रहकर सम्कृत सीर्गी श्रीर नाश्रपाली में दो वर्ष वर्मप्रयों की नकले उनारने में जिताये।

उसके यात्रा वर्णन में ऐतिहासिक दिन्द नी अपेक्षा धार्मिक दिन्द नी नज़र क्राती है। जैसे कि — ग्रॉधी के समय बुद्ध की प्रार्थन। इनने से सकट दृर हुया। फिटियान ने उत्तर भारत के क्षेत्र देखे, समाज देखा थाँर उक्त कालके उद्ध श्रथृरं वर्णन लिल रूपे हैं। इसमें बरा भी नक नहीं है कि उमकी लिखी सामाजिक स्थिति नीनो धर्मों पर घटिन होती है । उसने लिखा है —''लांग जीव हिसा के विरोधी थे, सभी सुनी थे। सजाएँ बर्न ही प्रत्य प्रमाण में दी जाता थीं। राजपुरप न्याची एव ईमानदार ये । शहाद का नाम नक नहीं या और तो धीर कदमृत तक खाने के काम में नहीं लाये जाते थे। कई राजाया ने विहार मह चनपाये थे जहाँ श्रमणीं—भिञ्जुर्यों के टिन ने की बढ़ी सुविधा थी। मध्य भारत के शहर विर्णाल एवं वेसव लवन्त थे। स्थान-स्थान पर वातव्य प्रोद्धालय श्रोर धर्मशालाएँ वनी थीं। जनतः उन मभ्यायों हो बडी उदारता से. दोनी हायो उनीच उलीच कर मदद देनी थी। दूसरा चीनी यात्री युत्रानचाँग नासका था। इसका अस्म होनान प्रात में ६०३ ई० में हुआ या । १३ वर्ष की उप में वीट विहार में प्रवेग वर २० वे वर्ष उढ थर्म की दीक्षा ली। हरेक प्रात में घूमा। फावियान का शतुन्तरण करने धर्म-प्रयो की सीज करना, स्तुषों तथा देवस्थानों को देखना, मनको वेचेन करने वाली णहाश्रों को भारतीय परिस्ता से निरमन कराना इत्यादि इन उद्देश्यों को लेकर वह ६२९ में यात्रा के लिये हिन्युस्तान की श्रोर चल एडा। शान्सी प्रान्त, गोर्जीका रंगिस्तान, कश्मीर के रास्ते से उपने भारत में प्रवेश किया। फिर प्रयाग, मधुरा बनारस जैसे तीर्थस्थानो में १५ महीने विताये । सारे मारत भरमे भ्रमण पर फिर एक बार हर्पवर्धन से भेट की त्रौर सार्वधर्म परिपन के श्रध्यक्ष पट को विम्यित कर सरहटी प्रात से होकर स्वटेश लौट गया। - जाते समय ६५७ धर्मग्रंथ, छद्द की रमखीय प्रतिमाएँ, अनेको रत्न, तथा १५० बुद्ध के श्रवशेष श्रपने साथ ले गया ।

## (६) जैनों के उल्लेखों के ग्रामास:—

ये बौद्ध चीनी यात्री सिर्फ वौद्ध-धर्म-ग्रंथों की खोज में श्राये थे श्रीर ज्यादा बौद्ध क्षेत्र ही देखे। उन्होंने सामाजिक, राजकीय तथा धार्मिक हालतों का बढा ही रोचक वर्णन किया है। बनारस शहर के श्रासपास धूमकर जो भी कुछ देखा, तथा सुना वह लिपिबद्ध कर दिया है — यधा —

There are a hundred or so DEVA temples with about 10 000 sectories They honour principally Mahayira. Some cut there hair-off other tie their hair in a knot and go naked without clothes. They practice of all sorts of austerities. They seek to escape from birth and death.

[अनुवाद —] नता 100 मिन्द तथा 1 000 आवक मुनि महाचारा आदि जीत भगवान् महाचार ना मानने वारा थे। उनमें कार्ण केमजुंबन करत थे, काइ मतथरण धूमत थ। मभी मनर के मान तथा का कावरण के द्वारा राज्य गर्म के केर से मुरस्ता पाने नी चट्या किया करत थ। जैन सस्कृति ना सापार माना गाने याल अपूता नगर के खारा सर्वाज्य ग्रेर कुमल थ और धानिक प्रधा ना पर्वाच गर्म का किया कर करते में वह तथर थ। उसके क्षतिरिक्त मिन्द्र प्रधा वा प्रवाच मान कुमल पर्वाच करते में वह तथर थ। उसके क्षतिरिक्त मिन्द्र प्रधा का प्रवाच मान कुमल पर्वाच करते में वह तथर थ। उसके क्षतिरिक्त मिन्द्र प्रधा मान कुमल पर्वाच का किया क्षता मान कुमल करते में वह तथर थ। उसके क्षतिरिक्त मिन्द्र प्रधा मान कुमल पर्वाच का किया मान कुमल मान कुमल पर्वाच किया किया क्षता मान कुमल क्षता मान कुमल मान कुमल क्षता मान कुमल क्षता किया किया क्षता क्षता मान कुमल क्षता क्षता

#### (७) इतिहाम की दृष्टि से महत्त्व ---

इस सम्ब प्रमास का बखन पार्ता भाषा में है और उसका मान ता-महा हुना उचा है। सबर रिजेरे उसका भाषा पर The R cords of the western world भाग नेक स्थित है। इस अवस्ति प्रथ में ब्राध्यय एक निवास्त्रियण व स महत्त्व का भूतिका नोड ना गयी है।

The records enclody the testimony of independent eye witness as to the facts related in them and having been faithfully preserved and alloted a place in the collection of the sacred books of the country. Their evidence is entirely

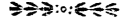
(भाषापर — प्रपर्नी कार्यों दरकर उसरा । उसी प्रकार सूज प्रति की हिकान करक पमप्र था व भाषणर म उसका प्रदेश जिया गया है। इस कारण उसका विश्ववस्तीय कार प्रवक्त प्रमाण क जिय उपयोग कार्र म कार्र हो। नहीं हैं। किर यह प्रयक्तनी कहते हैं —

'We find the ample material for the study of geography, history, manners & religions of the people of India

[भाषाता — भारत का प्राष्ट्रिक परिद्वामिक सामानिक तथा धार्मिक दिवयों के सन्ध की जानकारा बहुत राप्प हारा है। तिर अनुमान संया भ्रदान संतना यकि मीच उद्देश के यह सार अनुस्म विश्वक स्पष्ट उत्तेष सिने ह।

Though Brahamanical Hinduism was flourishing side by side with the Budhism or Jainiam the pious pilgrim gave us scanty or nothing about Budhism or Jainism, Jainism too was not tacking in

progress. Mathura was no doubt the centre of Jainism there were Jain temples, Vihars, images and adhevents throught Northern India but they have no place in this record. Budhism, that too, in exaggerated from has been pictured by him



## नीतिवाक्यास्त और सागारवर्मास्त

[ सम्बक-धायुत प० हीरानाल शास्त्रा, दि० जेन सब मधुरा ]

नीतिवास्यास्त्र क कता आवाय सोमदेव म सागारधमासूत क कर्ता पन्नि प्रवर आराधरणी समस्मा डाई-ना वय पांस हुए है। प० आराधर जा पर आवाय सामदेव का रचनाओं का यथेन्द्र प्रभाव है। उन्होंने जहां तहा अपना रचनाओं में 'यदा सामदेव पन्नि 'कह कर उनक प्रधों से म्बुर प्रमाय उदत किय है। प आराधर णा की मबसे बड़ी कृति अनागार धमासूत और सागार धमासूत का नाम सम्कर्ता भी आषाय सोमदेव के नीति वाचगासूत का ऋषी है।

प० भारतायर जी ने नीतिवाक्यास्त क मनकों सूत्रों को मधक्ती साथ म बालकर उन्ह उसें का रेमों मधनाया है। यहा जम सुष भवतस्य दिय जात है, जिनस उक्त बान की पुटि में काहें सम्बेह नहीं रहमा।

(१) आचारानवदालं श्राचिरपस्कर शारीरी च विश्रुद्धि करोति श्रृद्रमपि देवद्विजतपस्विपरिकर्मसु योग्यम् ॥१२॥ ( नीतिया प्र० =५)

भृद्रोऽध्युपम्कगधार वयु द्धयाऽम्तु तादया । बात्या होनोऽपि कालांश्लि यो बात्माऽस्ति धर्ममार् ॥ (सागार ध० ऋ०२ रलो० ^२)

(२) प्रत्यह किनिप नियमेन प्रयच्छतस्तपस्यतो वा भगन्त्यवस्य महीयाम परे लोका ॥२०॥

( नातिया० पृ० १७ )

नियमेनात्मक्ष किञ्चिचळ्छतो मा तपस्यत । सन्त्यवण्य महीयांस परे लोगा जिनश्रित ॥ (सागारप॰ घ०२,४६)

( (((((())))

(३) निष्टुत्तस्त्रीसगस्य धनपरिश्रहो सृतमङनमिव ॥६॥ (नातिबा॰ ए० -२२)

स्रोतिश्चलिवृत्त चेनुतु वित्त किशीहरी। मृतमडनक्रणो हि स्रोनिरीह घनग्रह॥

(सागार अ०६,३६)

(४) अवरुद्धाः स्त्रियः स्वयं नश्यन्ति स्वामिनं वा नाश्यन्ति ॥२१॥ (नीतिवा० पृ० २२७)

च्युत्पादयेत्तरां धर्मे पत्नीं प्रेम परं नयन । सा हि मुग्धा विरुद्धा वा धर्माद् भ्रंशयतेतराम् ॥ (सागार० ३. २६)

(५) त्राक्षे मुहर्त्ते उत्थायेति कर्त्तंव्यतायां समाधिमुपेयात् ॥१॥ (नीतिवा० ५० २५१)

त्राह्में मुहूर्ते उत्थाय वृतषंचनमस्कृतिः । कोऽहं को मम धर्मः कि त्रतं चेति परामृशेत् ॥१॥

(मागार० ६, १)

(६) धर्मसन्तितिरनुपहता रितर्ग्य हवार्तासुविहितत्वमाभिजात्याचार विशुद्धिदेव द्विजातिथिवान्धवसत्कारानवद्यस्वं च दारकर्मणः फलम् ॥३०॥ (नीतिवा० पृ० ३७=)

धर्मसन्ततिमक्किण्टां रित वृत्तकुलोननितम् । देवादिसत्कृतिं चेच्छन् सत्कन्यां यत्नतो वहेत् ॥ (सागार०२, ६०)

(७) गृहिग्गी गृहमुच्यते न पुनः कुञ्चकटसंघातः ॥३१॥ (नीनिवा० पू० ३७=)

गृहं हि गृहिसीमाहुन कुट्यफटसंहतिम् ॥
(सागार० २, ५६)

(८) पक्तान्नादिव स्त्रीजनाहाहोपशान्तिरेव प्रयोजनम् ॥२७॥ (नीतिवा० पृ० ३८६)

भजेदेहमनरतापशमान्तं स्त्रियमन्नवन् ॥

सानार० ३. २६)

# नीतिवाक्यामृत के टीकाकार का प्रमाद

श्री माणिकचन्द्र श्रन्थमाला से प्रकाणित नीतिवाक्यामृत की भ्रमिका में श्री प्रेमीजी ने 'टीकाकार' शीर्षक स्तम्म के भीतर टीकाकार के विषय में लिखा है कि 'वे बहुश्रुत विद्वान् थे श्रीर एक राजनीति के श्रन्थ पर टीका लिखने की उनमें यथेष्ट योग्यना थी। इस विषय के उपलब्ध व्याहित्य का उन्के पास काफी सग्रह था श्रीर टीका में उसका पूरा पूरा उपयोग किया गया है" श्रीदि । सटीक नीतिवाक्यामृत का पारायण करने के बाद उक्त बात पाठकों के हृद्य पर श्रकित हुए

विना नहीं रहती । फिर भी कुछ स्थल पूरी धावरव हिंग्स आये जहा एक ही स्थाक को भिन्न भिन्न कर्ताचा के नाम के साथ उद्भुत किया गया है। आध्य का बात तो यह है कि एक ही स्थाक को सीन नान क्षाचारों के मार्गों से उद्भल करते हुए भा टांकाकार को स्वय प्यापर विराध प्रतीत नहा हुचा!! यहि पूस पयां के स्वयिताओं के तियय म विवाद या ता उसे किया किसीका नामोद्धिल किय ही 'तथा चान, आदि कह कर उद्धूत कर सकत थं। समक्ष में नहीं साता कि एक बहुसूत टीकाकार द्वारा ऐसा प्रमाद कैसे हुसा ?

-पाठकों का इसके परिचयाथ यहां एक उदरण दिया जाता है —

## उद्योगिन पुरुपसिंहमुपैति लच्मी-देवेन देयमिति कापुरुषा चदन्ति । दैव निहत्य कुरु पौरुपमात्मशक्त्या यन्ते कते यदि न सिद्धयति कोऽत्र दोष ॥

इस प्रसिद्ध श्लोक को टीकाकार न मात्र एक-दो शर्रदों के हर फर स तीन स्थलों पर तीन ही निर्माताओं के नाम से उद्भुत किया है। यथा —

पूछ १४३ पर तथा च मागुरिः,

पृ० २६४ पर तथा च शुक्र, और

पृ ३१२ पर तथाच बल्लभदेव

इतन बड़े बहुश्रुत विद्वान का इस प्रकार का प्रमाद श्रवरथ विचारणीय है।

क्ष्मा प्रकार ए० १२६ पर टाकाकार ने काकतालाय' न्याय का भी बड़ा निचित्र ऋषै किया है। पारकों क परिज्ञानाय उसका यहा देना ऋतुचित न हागा —

श्रपवा काकतालीय यन्स्तमनान्धायसिद्धि । कोऽभ ी वालवृक्षस्य वावद्वपरावन एक भवति, काकश्र सर्वेषा पश्चिषा संकाशाद्वाःवाविषयामा भवति, स तस्याधी गण्डान् तण्यान पतवा यदि हन्यत तन्स्तमनास्तिविसिनि ।

पुष्ट १३५ पर 'स्ववधाय कृत्याध्यापनीमव मृतपु राज्यभाराशपणम्' इस सूत्र का अप करने इय कृत्योध्यापन का बड़ा ही विवासण अप किया है।

कु भूमें टीकाकार क ब्रानैन हान एवं जैन परिमागाओं से ब्यारियन हान के कारण भी हुई हैं। जमें एटंट ८५ पर सूनकार ने सर्व वर्णी का समान थम बतवात हुए ब्रहिसा, सत्य ब्राहि शंथ प्रसिद्द वर्णी का उक्लब किया है, वहा प्रयुक्त हुए इंब्हानियम १ इस पंद का साधानसदा परिम्नद् परिमाय। भाग न करके 'स्वेच्हाग्रवृत्तिहुन निया है ना कि आमक है।

# द्किण भारत में जैनवर्म का प्रवेश

[ कें 6- मीपुत ६० नेकियन्त्र गाम के, प्रवेतिपालायें, सारि पाल वे

दिस्तिम भारत के इतिहास निर्माण में हैन संस्कृति का सहस्तुमं रया है। इन संस्कृति का इस नृगाण के सन्तितिक, सारहातिक, प्रांतिक कीर स विशिष्ट कीरत पर व्यक्ति प्रभाव पहा है। यहाँ। देनचार के सक्षे प्रशंत उत्तर एक्ट में उत्यन्त इत् है, पर विकास में इस धर्म का प्रवेश प्रधम नीर्थकर व्यक्तियान के समय में हो हो एक घर है। ऐसे एमोक ऐतिहासिक सदल प्रमाण वर्तमान है, जिनमें प्रयोजितानिक अन्त में अधिमान्सत में निष्में का व्यक्तिय निक्क होता है।

महुम और भगनद से गुटार्ट में ई० प्० ३०० के नगमग का माझ कि लेख इस धान की सिद्ध करना है कि जैनवने दिलिए भारत में ई० प्० ३०० से परने उन्नत व्यवस्था में था। यह बाकी सिद्ध व्यमीत लिए में जिया गया थे, इसमें मसुगई, कुम्हुर व्यदि कई सब्द नामित भाषा के भी मिल्ली है। यार्थ क्रय ना इन सिन का माझ बाना महीं हो सका है, किन्तु हमी प्रतार के व्यन्त देन भी माझगणना है, व्यमीनित कि प्रतार के प्राप्त प्रमान की की माझगणना है। विकार प्रतार प्राप्त प्रमान है कि ये सभी सिंग जैन है। प्रताय भी पाप कुछ हैं, भिमें प्राप्त की कि व्यक्त की सम्बद्धित भी हम बात की साली हैं कि दिल्ला भारत में या पर्य देन देन के प्रताय का कि से दूसरे कीन साली हैं कि दिल्ला भारत में या पर्य देन देन के प्रताय का कि से दूसरे कीन साली हैं कि दिल्ला भारत में या पर्य देन प्रताय की स्वाप्त की साली हैं कि दिल्ला भारत में या पर्य देन प्रताय की स्वाप्त की से दूसरे कीन साल प्रताय था जिससे कि जैन स्थापन की सुर्विका। उस्पत व्यवस्था में भी।।

लका के राजा धातुमेन (१६१-१०६ हैं ०) ने समय में म्याग्न महानाम हता निर्मित महानर नामक बौद्ध काव्य से पना चलता है कि हैं ० यू० ६०० के पत्ने दिनिए। भारत में जैनधर्म का पूर्ण प्रचार था। उस काव्य में बनाया गया है कि राजा पागडुगभ्य ने प्रानुस्थिए में प्यपनी राजधानी ई० यू० १३० में बसाई थी। इस नगर में विभिन्न प्रकार के सुन्दर भवनों का निर्माण कराया गया था। राजा ने एक 'निमान्थ' छुवन्धर नामका सुन्दर जैन चैत्यालय बनवाया था तथा इस नगर में ५०० विभिन्न धर्मानुयायियों के बसने का भी प्रशन्य किया था। इस कथन से स्वष्ट है कि जैनधर्म लंका में ई० यू० ५०० के पहले विद्यमान था।

<sup>1.</sup> See Madras Epigraphical Reports 1907, 1910

<sup>2</sup> See Studies in Sou I Ind an Jainiem P 33

जैन प्रचारक यथि लका को समुद्र मार्ग में गये थे, पर गौरते समय वे स्थल मार्ग हारा दिलिया पर रास्ते से आये थे, यह बान सामिल और बौद्ध साहित्य से स्पष्ट हैं। आत लाबा में जैनवर्म के प्रचार के साथ-साथ दिल्या भारत में भी जैनवर्म का प्रचार है० पूरु प्रचार के समाम या इससे पहले हुआ होगा।

राचावनी क्या एक प्रामाणिक ऐनिहाभिक यात्र माना जाता है। इसमें बताया गया है कि विशाल मुनिने चोल और पायद्य भारतों में अमण कर वहाँ के जैन चेंखात्राओं की वरता की थी तथा वहाँ के जिनाभी धात्रकों को जैनधमें का उपदेश दिया था। इसमें रूपट है कि भद्रवाह खागी के पहने मी नैनयम दिल्ला में था, अयया विशालमुनि को निनमिदर और जैन आपक है से मिनते ?

तामिन साहित्य ने प्राचीन व्यावस्या श्रमियम' श्रीर उसमे प्रमावित तौ हकाप्याम के श्रम्यया से पढ़ा लगता है कि ये प्रम्य एक नैनावार्य द्वारा रचे गये हैं। बिद्वानों ने इनका दचाकाल इंट पूठ अठ को लगभगों दानिया गारत में नैनयम का व्याप्य का मारत में नैनयम का व्याप्य का स्वाप्य का स्

क्त्र रामायण में बनाया गया है कि श्रीमृतियुक्त मगवात् के तीयकर काल म श्री रामचण्डती ने दल्लिण भारत की यात्रा की थी, इस यात्रा में उन्होंने नैन मुनि झी। जैन नैत्यालयों भी बन्दना की थी।

भागवत पुराण में भगवान् स्ट्यमें न परिश्रमण की एक कवा श्रण् है। उस कथा में बताया गया है कि जिस अवार उप्हार का चाक रस्य चनता है, उसी प्रकार माचान् क्रमपदेव का शरीर किंक, वेंकर, सुरुक ह्यादि दिल्ले क्रायुक्त कारियों में या। वुज्य क्रायुक्त के स्टियों में उद्देश नाम हैं उद्देश नाम हैं उद्देश कार्यों में प्रयान के उप्ति क्रायुक्त के स्टियों में प्रयान के उपति क्रायुक्त के स्टियों में प्रयान के स्टियों में प्रयान के स्टियों में प्रयान के समें माग की महत्य किया । इससे स्पट है कि दुरुक आम, हर्ष्ट्रमिंड, क्रोंक श्रादि दक्षिण मारत

<sup>1</sup> See Jama Gazette Vol XIX P 75

<sup>2</sup> Buddhistic Studies PP 3 68

३ जैनसिद्धान्त मास्कर भाग १० किरण १ तथा भाग ६ ए० १०२

के प्रदेशों में जैनधर्म का प्रचार प्राचीन काल में ही था। उपर्युक्त स्थानों में हर्हेगिहि स्थान भी नैनियों का पवित्र होत्र माना जाता है।

विष्णुपुराण में कहा गया है कि नामि श्रीर मरु के पुत्र ऋषभ ने बड़ी योग्यता श्रीर बुद्धिमानी से शासन किया तथा श्रपने शासन काल में श्रानेक यज्ञ किये। चतुर्थावस्था में वह श्रपना राज-पाट श्रपने बड़े पुत्र मरत को सींप कर सन्यामी हो गये श्रीर दिल्लिण भारत में स्थित पुलस्त्य ऋषि के श्राश्रम में निवास किया। इसने स्पष्ट हैं कि प्रथम तीर्थकर दिल्लिण में गये थे।

हिन्दू पुराणों में एक संवाद' श्राता है, जिसमें बताया गया है कि देव श्रोर श्रमुरों के युद्ध के बीच जैनधर्म का उपदेश विष्णु ने दिया था — "बृह्प्यतिमाहाय्यार्थ विन्णुना मायामोहसमुत्पादनम् दिगम्बरेण् मायामोहेन दैत्यान् प्रिन जैनधर्मापटेशः, दानवाना मायामोहनमोहिनाना गुरुणा दिगम्बर-जैनवर्मदी जादानम्ण । श्रर्थान् देव-मन्त्री बृह्प्पित की सहायता के लिये विष्णु भगवान् ने मोहमाया नामक एक दिगम्बर साधु को उत्यन्न किया श्रीर देखों को जैनधर्म का उपदेश उससे दिलाया, जिससे दानव दि० जैनधर्म में दीन्तित हो गये । इस संबाद में एक रहस्य यह छिपा प्रतीत होता है कि विष्णु ने दिगम्बर जैन मुनि का श्रवनार लेकर श्रमुरों को दीन्ना दी । यदि यहाँ यह मान लिया जाय कि श्रमुर जिनका यहाँ वर्णन किया गया है, वे वही लोग थे जो यहाँ के श्रादिम निवासी थे श्रीर दिल्गा भारत के किनारे के प्रदेशों में रहते थे। ये श्रादिम निवासी सभ्य, संस्कृत श्रीर स्वनन्त्र थे, दाम नहीं । उन्होंने श्रायों के त्राने के पूर्व भारत को त्रपने श्रिकार में कर लिया था, तो इसमें स्पष्ट है कि जैनधर्म का केन्द्र उस समय नर्मदा नदी के तटपर स्थित था जो कि श्राज भी तीर्थ स्थान के समान पूज्य है ।

उपर्युक्त कथन का समर्थन काठियावाइ में प्राप्त एक ताम्रपत्र से भी होता है। यह ताम्रपत्र महाराज नेतृचदनेज्जर प्रथम प्रथवा द्वितीय (ई० पू० ११४० या ई० पू० ६००) का है। प्रो० प्राण्नाथ ने इसका वाचन करते हुए बताया था कि यह महाराजा विवलोनिया का निवासी था, वहाँ से यह द्वारिका प्राया था; यहाँपर इसने एक मन्दिर वनवाया और इस मन्दिर को नेमि या श्रिरप्टनेमि को ऋषण दिया। नेमि उम समय रैवत गिरि (गिरनार) के देव थे। इससे स्पष्ट है कि नेमि या श्रिर्टनेमि जो कि जैन तीर्थकर हैं, के प्रति नेत्रू की बड़ी भारी श्रद्धा और भक्ति थी। इस ताम्रपत्र में प्रतिपादित नेत्रू राजा को रेवानगर का स्वामी भी बताया है, संभवतः यह नगर सिद्धवर कृट के निकट का एक स्थान होगा, जो कि दिल्ला भारत में रेवा नदी के तटपर स्थित है।

१ विष्युपुराण अध्याय १७, मत्स्यपुराण अ० २४, पद्मपुराण अध्याय १ और दैवी-भागवत स्कन्ध ४, अ० १३

<sup>1.</sup> See Indian Culture April 1938, P. 515, and Times of India, 19th March, 1935, P 9

े दिल्ला भारत में नैन घम की भावीत्रता के जैन साहित्य में अनेक प्रमाण हैं। निर्वाण कागढ़ की निम्न गांधा में बताया है—

परदृतुमातिपिश्वजसा दनिदयरिंदास श्रद्धमोडिश्रो।

सेतु जय गिरिमिद्दे शिव्वाशगया शमी तेसिं॥

श्रभिषाय यह है कि पर्लगरेश में विराजमान भगवान् श्रारिप्तिमि के निक्रण्याहवों ने जिनदीला अहण की थी, इनने माथ रिल्ला देश र और भी कई गलाओं ने सुनिजन भारता किया था, जो कि पायडवों ने साथ तपकर राष्ट्रजैयगिरि से मुक्त' हुए थे।

महापुराण में बताया गया है कि जन कर रहन लुत हो गये और कम सृनिका खासम हो गया तो अन्तिम कुनकर नामि गजा ने पास पणा आयी उद्दिन उमे भगवान ऋषण नाथ के पाम मेन दिया। पणाने भगवान ऋषणनाथ से प्रस्त किया—भगवत! कृषाकर आजीविहा का उपाय बनलाइये, जिममे हमलीग सुवपूर्वक रह सकें। भगवान से पणाके पर्कों का उपाय बनलाइये, जिममे हमलीग सुवपूर्वक रह सकें। भगवान से पणाके पर्कों की उसने मकेनमान से ही नगर, गाँउ, नेगु और प्रान्तों का वार्णकरण कर दिखा। तथा वहाँ जिन बैत्यालय, जिनिसम पत्र आप जैन सस्कृति के चित्रा के प्रकृति करें मागर गामिल हैं।— करहाटमहाराष्ट्रसाष्ट्राभीरसंख्या।

वनवासा"प्रम्थारमेशसाञ्चोलकेग्ला ॥ दार्गामिमारमोनीरगर्धेनापरान्तमा । त्रिदेहमि"भुगा"यारपबनारचेदिपन्तमा १। काबोनारकुगन्दोम्हारकरमा ।

याचा नारह नाण्डान तुरूपन शहरूमा । महापुराण में मगत चनन ॥ रा विजय का वस्तुन करते हुण दिल्ला दिला के राजाओं पर भी गयी तिचय क निरूपण में बताया है हि—

चोलिकात्रालिकप्राया प्रायशोऽनृजुचेष्टितान् ।

केरलान्सरलालापान्यलगोष्ठीपु चन्नुसन् ॥ पारद्या प्रचडदोर्द्रवडान् खरिडतासतिमरहलान् ।

इसमें राष्ट्र है कि मात चन्द्र भी ने चात, पाएट्य, करल आदि राजाशांकी हराकर वहाँ जैनवम का अचार किया था। मत्यक नररा उस युग में पगित दर्शा में श्रप्ते वर्म का मचार करता था। दूसरा बात यह है कि मगवान् ऋष्यगदेव के सकेत से चव इन्द्र ने

<sup>।</sup> दस्रे—सक्रिप्त जैनइतिहास भाव ३ सव १ ए० ११४

२ जिनसनाचाय विर्वित महापुराख पत्र १६ श्लो० १६०-१६०

प्रान्तों श्रीर देशों का वर्गीकरण किया था, उस समय जैन चैत्यालयों का निर्माण भी हुआ था, श्रतः उत्तर के समान दिल्ए में भी भरत चक्रवर्ती ने जैन चैत्यालयों की वन्दना करते हुए विजय प्राप्त की थी।

पोदनापुर में दिल्ला भारत के प्रथम जीन सम्राट् बाहुबली स्वामी की राजधानी बतायी गयी है, यह स्थान त्राज भी दिल्ला भारत में स्थित है। इसी प्रकार जैन साहित्य में पोलासपुर, मदुरा, भिह्ल त्रादि नगरों के नाम मिलते है। इन नगरों में भगवान् ऋषभदेव के समय में ही जैन धर्मका प्रचार बताया गया है।

दान्तिणात्य मथुरा—मदुरा नगर, को पागडवों ने वसाया था। कहा गया है— सुतास्तु पागडोहरिचन्द्रशासनाद्काग्ड एवाशनिवातनिष्ठुरात्। प्रगत्य दान्तिण्यभृता सुदन्तिणां जनेन काष्ठां मथुरां न्यवेशयन्।।

जब द्वारिका नगरी नष्ट हो गयी श्रोर कृष्ण अपने भाई वनदेव के साथ दिल्ला मथुरा को चले; रास्ते में कौशाम्बी के जगल में जरतकुमार ने वाण चलाया, जो कि श्रीकृष्ण के पांव में लगा; जिससे उनका श्रात्मा इस नश्वर शरीर को छोडकर चला गया। जब पाएडवो को यह दुखद समाचार मिला तो वे बलदेव से मिलने के लिये कौशाम्बी के जंगल में श्राये श्रोर उन्हें समभा बुभाकर यह तय किया कि नारायण के शव का सस्कार श्रमी गिरि पर कर दिया जाय।

पागडव दिल्ला के परलव देशमें भगवान् नेमिनाथ का विहार श्रवगत कर मदुरा को लौट श्राये श्रोर भगवान् नेमिनाथ के पास जाकर जैन-दील्ला ग्रहगा कर ली। पागडवो के साथ श्रोर भी कई दिल्ला राजाशों ने जैन-दील्ला श्रहणा की, श्रनएव यह स्मष्ट है कि भगवान् नेमिनाथ ने दिल्ला के देशों में विहार कर जैनधर्म का प्रचार किया था।

## श्रथ ते पाग्डवाञ्चंडसंसारभयभीरवः । प्राप्य पन्तवदेशेषु विहरंतं जिनेश्वरम् ॥

हरिवश पुराण के एक अन्य कथानक से ज्ञात होता है कि महाराज श्रीकृष्ण का युद्ध जब जरासिन्धु के साथ हो रहा था तो दिल्ए भारत के कई राजा भी उनके पत्त में थे। इसका कारण यह है कि मदुरा में पागड़वों का राज्य स्थापित हो जाने पर द्वाविड राजाओं का सम्पर्क उत्तर के राजाओं के साथ धनिष्ठ होता जा रहा था। चेर, चोल, पागड़य आदि वश के राजाओं का इनके साथ धनिष्ठ सम्बन्ध था। इसिल्ये पागड़वों के साथ इन्होंने जिन-दीन्ता ग्रहण की थी।

गायकुमार चरिउ में कहा गया है कि भगवान् नेमिनाथ के तीर्थकाल में कामदेव नागकुमार हुए थे। नागकुमार का मित्र मथुरा का राजकुमार महान्याल था। यह महा-

९ हरिवंश पुराय सर्ग ५४ श्लो० ७३

र सिक्षस जैन इतिहास भाग ३ ख० ३ पृ० ३३४

न्याल प्रावेश देश गांगा था थों। पाएडर राजकुमारी के विराह कर ले थाया था। मानान् पार्श्वनाथ र समय म करमण्डु नामका एक राजा हुआ है। उसने अपने राज्य सा स्वृत् विम्तार कर एक दिन मंत्री से पूजा, हे मात्री। नया कोई ऐसा गांजा है जो सुमेर मस्तक न नमाना हो है मात्री न उत्तर कि तो मंधी राजा आपकी आधीनता क्षीका कर चुके हैं, पर प्राविद्व देश के चेर, चीत और पाएड गरिर धापकी नहीं मानते। राजा ने उत्तर पाम दूत मेजा, पर उन राजायों ने करकराडु का अधीनता नहीं स्वीकार की और यह कहकर दूत को वापस कर दिया कि हम जिनन्द्र मानान्य को खोड़ क्षीर क्षिती को सिंह स्वीकार की दीत कर स्वाव के खोड़ क्षीर किसी को सिंह स्वीकार की दीत कर स्वाव कर दिया, इसम उनने मानां को खोड़ क्षीर किसी को सिंह स्वीकार की सिंह की सिंह माना कर स्वाव के सिंह की सिंह की

करक्य हुँ ने सेना सजाकर सुद्ध के लिये मध्यान कर दिया और रास्ते म तेरापुर नगर में पहुँचा, यहाँ राजा शिनने उसे भन्न चढ़ाई तथा राजा शिन के परामर्थ से पास की पहाड़ी की गुक्त में मणवान पारवनाय व दशन किये । उस पहाड़ी पर चमरकार की एक बात यह थी, एक हाथा पतिदित उम पहाड़ी पर स्थित एक घायी की पूजा करता था । राजा व राज्य ने उत्तरको पृका को देनकर अनुनात लगाया कि निश्चित इस वामी के नीचे कोई देवपूर्व है, अन्वधा यह पगु पूजा नहीं करता, "त्रन उम वामो को सुद्धवाया । खुदाई में वोच सावान पार्थनाय का पर मूर्वि निक्ता निने वह बड़ी मिछ और अद्धा के साथ गुमा में ले आया । इन में पश्चान बड़ राजा इपर उमर ममण्य करता हुआ दिख्य पहुँचा तथा चेर, चोल और पारव्य निर्मण पहुँचा किया चेर, चोल और पारव्य निर्मण पुरा किया निर्मण करता हुआ दिख्य अपने सुद्ध के साथ के लाय निर्मण करता हुआ दिख्य अपने सुद्ध के सिर्मण करता हुआ दिख्य अपने सुद्ध के सिर्मण करता हुआ दिख्य पहुँचा तथा चेर, चोल और पारव्य परानित राज्य के सिर्मण करता है हरार अपना प्रण पूरा किया । जर करक्य राजा उन परानित राज्य के सिर्मण करता पर स्थान अप हुए, निर्मण उन परानित राज्य है साथ के कार पर स्थान हुए। निर्मण उन परानित राज्य देना चाहा, पर वे स्थानित सुद्धा स्थान स्थान स्थान के दिखा पर वे चलानिती ।

जरदू स्त्रागी बरिन म भी व्यवगत होता है कि विद्युच्चर नामका चोर जम्बूकुमार के ममाव क कारण चोरी से विरक्त हो गया था श्रीर यह अमण करता हुशा समुद्र के निकट स्थित मतायाचल पवत पर शहुचा। यहाँ से वट्ट सिंहतद्वीप गया, लौटते समय बह करल श्राया था। टिन्डि देश को उतने जैन मन्दिरों खोर जैन श्रावकों से पून देखा। अनन्तर वह क्यान्क, काम्मोन, कामीपुर सखपर्रत, न्याभीर खादि देशों में भमया करता हुआ

१ हा हा मह मुक्ट कि क्यित जिला नितु विभरणे बाह्यत ।

किष्किन्धापुर में श्राया। इस स्रमण वृत्तान्त से स्पष्ट है कि भद्रबाहु स्वामी के जाने के पहले दिल्ला प्रान्त में जैनधर्म फल-फूल रहा था। यदि वहाँ जैनधर्म उन्नत श्रवस्था में नहीं होता तो यह विशाल मुनिसंघ, जिसकी कि श्राजीविका जैन धर्मानुयायी श्रावकों पर ही श्राश्रित थी, विपत्ति के समय कभी भी दिल्लाण को नहीं जाता। बुद्धि इस बात को कभी स्वीकार नहीं करती है कि भद्रबाहु स्वामी इतनी श्राधिक मुनियों की संख्या को बिना श्रावकों के कैसे ले जाने का साहस कर सकते थे १ श्रातः श्रावक वहाँ विपुल परिमाण में श्रावश्य पहले से वर्तमान थे। इसीलिये भद्रवाहु स्वामी ने श्रापने विशाल सघ को दिल्ला भारत-की श्रोर ले जाने का साहस किया।

भद्रवाहु स्वामी की इस यात्रा ने दिल्लाभारत में जैनधर्म के फलने और फूलने का सुत्रवंसर पदान किया। बौद्धों की जातक कथाओं और मेगास्थनीज के श्रमणवृत्तान्तों से श्रवगत होता है कि उत्तर में १२ वर्ष का भयंकर दुर्भिल्ल पड़ा था और चन्द्रगुप्त मौर्य भी श्रपने पुत्र सिंहसेन को राजगद्दी देकर भद्रवाहु के साथ दिल्ला में आत्मशोधन के लिये चला गया था। चन्द्रगिरि पर्वतपर चन्द्रगुप्त की द्वादश वर्षीय तपस्या का वर्णन मिलता है। भद्रवाहु स्वामीने श्रपनी आसन्त मृत्यु जातकर मार्ग में ही कहीं समाधिमरण धारण किया था। इनका मृत्युकाल दिगम्बर परम्परानुसार वीर नि० सं० १६२ और श्वेताम्बर सम्प्रदाय द्वारा वी० नि० स० १७० माना जाता है।

दिल्गा में पहुँचकर इस सब ने वहाँ जैनधर्म का खूब प्रसार किया तथा जैन साहित्य का निर्माण भी विपुल पिरमाण में हुया। इस धर्म के प्रचार और प्रसार की दृष्टि से दिल्गा भारत को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है—तामिल प्रान्त छोर कर्णाटक। तामिल प्रदेश में चोल और पाएड्य नरेशो- में जैनधर्म पहले से ही वर्तमान था, पर श्रव उनकी श्रद्धा और भी दृढ हो गयी तथा इन राजाओं ने इस धर्म के प्रसार में बडा सहयोग प्रदान किया। सम्राट् एल खारवेल के एक शिलालेख से पता चलता है कि उसके राज्याभिषेक के श्रवसर पर पाएड्य राजाओं ने कई जहाज उपहार भेजे थे। इनकी राजधानी मदुरा जैनों का प्रमुख प्रचार केन्द्र बन गयी थी। तामिल ग्रन्थ 'नालिटियर' के सम्बन्ध में किवदन्ती है कि मद्रवाह स्वामी के विशाल सब के श्राठ सहस्र जैन साधु पाएड्य देश गये थे, जब वे वहाँ से वापस श्राने लगे तो पाएड्य नरेशों ने उन्हें श्राने से रोका। एक दिन रात को चुप-चाप इन साधुओं ने राजधानी छोड दी; पर चलते समय प्रत्येक साधु ने एक-एक ताडपत्र पर एक-एक पद्य लिखकर रख दिया, इन्हीं पद्यों का सग्रह 'नालिदियर' कहलाता है।

तामिल साहित्य का वेद कुरलंकाव्य माना जाता है, इसके रचयिता श्राचार्य कुन्दकुन्द है। इन्होने श्रसाम्प्रदायिक दृष्टिकोण से इसे लिखा है, जिससे यह काव्य मानवमात्र के लिये श्रप्ने विकास में सहायक है। जैनों के तिरुक्कुरल, नालदियर, पिंछमोछी, नानुछी चिन्ता- मिण, सीलप्पिडकारम्, बलाण्पदि खादि तामिन भागा के का य निर्णेष सुद्र माने जाते हैं। इनके खतिरिक पंस्कर्तै यरोधरका के चुड़ामिण, पलादी, कॉलंगतुप्परिण, नन्नून, निम्माद, यप्पाह, श्रीपुमण, मक्षदर पुराण आदि तामिन अभ भी कम प्रश्ता के सोग्य नहीं हैं। यह बान निर्विदाद सिद्ध हे कि 'वासरण, कन, अलकार, देशन और जैपागम अभृति विभिन्न विषयों के उत्तमोत्तम अभ लिलकर तामिन बाह्मय को समृद्धरानी और उत्कृप्ट स्थिति में लाने का श्रेय जैनाचार्यों को ही है। जैनाचार्ये पूज्यपाद के शिष्य जननिंद ने पाण्ड्यां की राज्यानी मतुरा में एक विश्वाल नेन सब की स्थापना की थी, इस सब द्वारा तामिल प्रान्त में नेपिक कर स्थापना के प्राप्त प्राप्त स्थापना के प्राप्त स्थापना के स्थापना के प्राप्त स्थापना स्थापने स्थापना स्थापने स्थापना स्थापन स्थापना स्थापन पहाब बरी शिवस्क दवमें महारान ने शासून त्रय का श्राध्ययन किया था। तामिल देश क इतिहाम में जैननम ई० तीमरी श्रीर चौथी राजाव्दी में लुत पाय

दिलाई पड़ता है। पाँचवी श्रीर छठी सदी में रीनधम का वड़ा भारी जोर रहा है, फिन्मी जैनों की तारकालीन परिस्थिनि का चित्रण वैष्णुव श्रीर रीवपुराणां में मिल जाता है। सात्नी शनान्ती से लेकर ११ वी जता दी तक शैनधर्म क समापान्तर जैपनम भी चलता रहा । गगवाडि के गगवशीय राजाश्ची ने इस धम को विशेष पील्याइन दिया, निमये विधर्मियां के द्वारा नाना प्रशार के श्रात्याचारों के होने पर इसकी चीत्रा रेखा ११ वीं सदी

के बात तक दिखलाई पड़ती रही। अनेक दिखलाई पड़ती रही। अनेक दिन्दरी दिहानों न अपने अपने इनिहास में तुमिल पात को जैनममें मी उन्नति का बयान किया है। निराप काउनेन का कन्ना है कि जैनों की उन्नति का ग्राम ही तामिल साहित्य की उनिते का महायुग है। इन्होंने तामिल फनड़ी और दूसरी लोकभाषाओं का प्रचार किया, जिसमे ने जनना के सम्पक्त म अधिक आये। सरवाल्पर इलियट के मतानुसार दिल्गा का कता और कारीगरी पर जैना का श्रमिट प्रमाव है। इंतिषद के मतानुसार दात्त्या का क्या व्यार कार्याय पर जारा का आगट अभाव का मानित परेस में कीने में द्वारा ही श्रिट्सा का निर्मय हुआ िसामे जनना ने मय, मान्य और पशु अन्या तासने जनना ने मय, मान्य और पशु अन्या का रो त्यार कर दिया था। जावायों पर जैनों की श्रिट्सा का इतना श्रिपिक क्यार की हैं का दिसा रहित यन किये जाने लिये। पुत्र कियों का श्रीममन दे कि विभ्रदासपना, पुरासपुरुषों की पूजा, ग्रासपित पूजा, दवस्थान निमाण पथा और जायांद्वार किया गम्हीत सार्वे श्रीम और वैव्या मतों में जैन सम्भवाय की दम्बादेग्बी प्रचलित हुई। शतपुत्र तामित देश में इ० पू० २०० से लेकर ई० ११०० तक जैनधम का सूत्र मचार हुआ, किन्तु इसके अनन्तर रीव और बृत्यावों के धर्मद्वेप क कारण प्रभावदीन हो गया।

क्यारिक-इस मान्त में जैन धर्म का विस्तार पहुत हुआ, वहा की राजनाति, धम, सम्कृति, साहित्य, कला, निज्ञान, चापार ममृति सभी वाने नैनुपर्म से अनुमास्तित थी। श्रानेक जैन राजाश्रों के साथ साथ ऐसे निष्णात विद्वान, किन, कलाकार श्रीर प्रभावक गुरु हुए, जिनका प्रभाव दिल्ला पानत की कर्णाटक भूमि के कर्ण-कर्ण पर विद्यमान था। सामाजिक, घार्मिक श्रीर राजनैतिक सभी मामलों में जैनाचार्यों का पूरा-पूरा हाथ था, उनकी सम्मति श्रीर निर्णय के उपरान्त ही किसी भी सांस्कृतिक कार्य का प्रारम्भ होता था। मद्रवाहु स्वामी के सघ के पहुँचने के पहले भी यहाँ जैन गुरुशों को सम्मान्य स्थान प्राप्त था। मीर्य साम्राज्य के बाद इस प्रान्त में श्रान्ध्रवंश का शासन स्थापित हुआ, इस वंश के सभी राजा जैनघर्म के उन्नायक रहे है। इनके शासन काल में सवेत्र जैन-धर्म का श्रम्युदय था। इसके पश्चात् उत्तर-पूर्व मे पह्मव श्रीर उत्तर-पश्चिम में कदम्ब वंश के राज्य इस प्रान्त में स्थापित हुए। कदम्ब वंश के श्रनेक शिलालेख उपलब्ध है, जिनमें इस वंश के राजाश्रो द्वारा जैनों को दान देने का उन्नेख है। इस वश का धर्म जैन था।

कदम्ब वंश के समान चालुक्य वश के राजा भी जैनधर्मानुयायी थे। पल्लव वंश के राजाओं के जैन होने के सम्बन्ध में ऐतिहासिक उल्लेख नहीं मिलता है पर भगवान् नेमिनाथ का विहार पल्लव देश में होने से तथा उस समय के समस्त दक्षिण के वातावरण को को जैनधर्म से अनुपाणित होने के कारण प्राचीन पल्लव वंश भी जैनधर्म का अनुयायी रहा होगा। चालुक्य नरेशों ने अनेक नवीन जैन मन्दिर वनवाये तथा उन्होंने अनेक मन्दिरों का जीग्गोंद्धार करया था। कन्नड के प्रसिद्ध जैन किन पर्य का भी सम्मान इस वंश के राजाओं द्वारा हुआ था।

गंगवंश—कर्णाटक प्रान्त में जैनवर्म के प्रसारकों मे इस वश के राजाश्रो का प्रमुख हाथ है। इतिहास वतलाता है कि दिल्ला-भारतीय गगराजाश्रों के पूर्वज गंगानद-प्रदेशवासी इच्वाकुवशी क्तिय थे। इनकी सन्तान परम्परा में दिला श्रीर माधव नामके दो श्रूचीर व्यक्ति उत्पन्न हुए, जिन्होंने पेरूर नामक स्थान पर जाकर श्राचार्य सिहनन्दी का शिष्यत्व ग्रहण किया। उस समय पेरूर जैन संस्कृति का प्रमुख केन्द्र था, यहाँ पर जैन मन्दिर श्रीर जैन संघ विद्यमान था। श्राचार्य ने इन दोंनो को राजनीति श्रीर धर्म-शास्त्र की शिक्ता देकर पूर्ण निष्णात बना दिया तथा पद्मावतीदेवी से उनके लिये वरदान प्राप्त किया। श्राचार्य की शिक्ता श्रीर वरदान के प्रभाव से इन दोनो वीरों ने श्र्यना राज्य स्थापित कर लिया तथा कुवलाल में राजधानी स्थापित कर गंगवाडी प्रदेश पर शासन किया। गंगराजाश्रों का राजचिन्ह मदगजेन्द्र लाञ्चन श्रीर उनकी ध्वजा पिच्छ चिन्ह से श्रिकित थी। उस समय जैनधर्म राष्ट्रधर्म था, श्रीर इसके गुरु केवल धार्मिक ही गुरु नहीं थे, विक्त राजनैतिक गुरु भी थे।

दिंडिंग ने जैनधर्म के प्रसार के लिये मंडलि नामक स्थान पर एक लकड़ी का भव्य जिनालय निर्माण कराया, जो शिल्पकला का एक सुन्दर नमूना था। क्योंकि उस सुग के मन्दिर कंवन न्यूं हो को भीत विधाना की द्वी यान्त नहीं करते थे, बरिक धर्म, साहित्य, सन्दृति के पचार के मध्य के द्व स्थान भी माने जाते थे। मनग्रताओं में अवनीन के ग्रान नैतान को निदेव और दुर्विनीन के आवार्य प्रथमत थे। इस वज का पक राजा मार्गिन द्विनीय था, यर इनना गण्यता। जीर साहिती था कि इसी चेर चीन जीर पारच्य वर्षा पर विजय प्रार कर थि। । आदा वे जिल्लाम सन्य में इसे मन्युन स्वित्य प्रार कर थि। । आदा वे जिल्लाम सन्य में इसे मन्युन स्वाप स्वाप

गगरण क २१ वें साम सानगरा मत्यासय के सामा कान में उसर मती श्रीर कि नाजाराय न के स्वरणा कान मं सीमोमटेर्सर की विशा अनिता की मिला कर भी। सामुख्याय को बसाविष्ण, पुरानिय साराध्राप्ण, सिमुदा वीर से पहुंच कर मा प्राच्या को सामी मा मिन प्रस्त मामुख्याय की साम कर मा सिम्हा मा सिम्हा साम साम प्रमान कर मा साम सिम्हा मा मिन कर मिन कर मा मिन कर मिन कर मा म

गार्शकाना नेत सारित कीर बना—गगांपकान में साहत कीर साहत नाय क मारि य की निशं पानि हुई। शशोह व शामान्तर्भा बीर सातरहत वर कराव गहामी व मिर्च पर चिन लेगी से प्रकृष्टि हम या में पाइत गया का स्वर्गर सरहत के साथनाथ से क्षण कीर नेत हमों ही निश्चन करों थे। व वो की हनी श्री की शाहर ने से रावण में कीशिक सरवा में आहर नेत बस गये से तब यहाँ सरहत मारित के पविस मात्राह्नी प्रश्नित हर हिमकी का इन प्राप्ति से आगान सम्मा, ब्रम पुगा, जानुगान, काराव बारक महित स्वरूप्त मानुनित हुई।

र्शाहर भी, पाहम र गालिय के संचनाय काड़ गया के गाहिए भी जानी का कर बारमा हो रहा था, पान न काड़ का कि गालियक गया भी उपना काउ सार है काड़ रेज निवा था। इसने पुगारत सायनार जैने पुगायपत्र की स्वासायणी है भी सारिय का रिपाण किया। इस पुगारी मुद्द ए। करि भी मुद्द है, जी नील जानाकी के संस्कृत, पाकृत और कलाड के विद्वान् थे। गुगावर्ष ने गंगराजा ऐरेयप्प के समय में 'हरिवंश' की रचना की थी। इन्हों के समकालीन कवि परंप बहुत प्रसिद्ध कि हुए हैं, इन्हें किवना गुगार्ग्यन, पूर्णकिवि, सज्जनोत्तम श्रादि विशेषणों से सम्बोधित किया गया है। इस महाकवि ने लोककल्याग की भावना से प्रेरिन होकर श्रादिपुराग, विकमार्जुन विजय, लघुपुराग, पार्श्वनाथपुरागं श्रीर परमार्ग नामक अन्थों की रचना की है।

पम्प के समकानीन महाकवि पोल और रल भी है। इन दोनों कवियों ने भी कलड़ साहित्य की श्रीवृद्धि में अपूर्व योग दिया है। पोन्न का शान्निनाथपुराण और रन्न का श्रानिनाथपुराण कलड़ साहित्य के रन है। इनके अतिरिक्त श्राचार्य नैभिचन्द्र सिद्धास्त-चक्रवर्ती ने उभय भाषाओं में यन्थ रचना की है।

कला— गगवाडि में स्थापत्य श्रीर शिलपकना की विशेष उन्नित हुई थी। उस समय समस्त दिल्ला भारत में दर्जनीय भव्य मन्दिर, दिव्य मूर्तियाँ, सुन्दर स्तम्भ प्रमृति मूल्यवान् विशाल कृतियाँ स्थापित हुई। गगवाडि की जैन कला विल्कुत्त भिन्न रही। गंगवंश के समस्त राजाओं ने जिनालयों का निर्माण कगया था। मन्दिरों की देवाल श्रीर छतों पर कहीं-कहीं नकासी श्रीर पच्चीकारी का काम भी किया गया था। कोई-कोई मन्दिर दो मजिन के भी थे श्रीर वागे श्रीर दरवाजे रहते थे। पाषाण के मिवा लकड़ी के जिनालय भी वनवाये गये थे। इस युग में मूर्ति निर्माण कला में भी जैन लोग बहुत श्रामें बढ़े चढ़े थे, पिसद्ध बाहुवली स्वर्णी की मृत्ति इसका ज्वलन्त निदर्शन है। यह मूर्ति श्राम भी दिनया की श्राक्ष्यंजनक वन्तुत्रों में से एक है।

मन्दिरों के अतिरिक्त गगगजाओं ने मएडप और म्तम्भो का भी निर्माण कगया था। जैन मगडा पांच म्तम्भ के होते थे, चारो कोनो पर स्तम्भ लगाने के अतिरिक्त बीच में भी मनम्म लगाया जाता था और इस बीच वाले स्तम्भ की विशेषता यह थी कि वह अर अन में डम प्रकार फिट किया जाता था जिससे तनी में से स्माल आर-पार हो सकता था। ये मतमा मानम्नम और ब्रह्मदेवस्तमा, इन दो मेटों में विभक्त थे।

ई० स० १००४ में जब गंगनरेशों की राजधानी तलकार को चोल राजाओं ने जीत लिया नो फिर इस वंश का प्रताप चीगा हो गया। इसके परचात् दिल्णि भारत में होय्मल वंश का राज्य प्रतिष्ठित हुआ। इस वश की उन्नित भी जैन गुरुओं की कृपा से हुई थी। इस वंशका पूर्वज राजा सल था। कहा जाता है कि एक समय यह राजा अपनी कुनदेवी के मन्दिर में सुदत्त नामके जैन साधु में विद्या ग्रहण कर रहा था, इनने में वन से निकलकर एक बाघ सल को मारने के लिये भत्या। साधु ने एक उंग्डा सल को देकर कहा— 'पोप सल'—मारसल। सल ने उस उग्डे से बाघ को मार डाला और इस घटना को स्मरण रखने के लिये उमने अपना नाम पोपसल रखा, आगे जाकर यही हो यंसल हो गया।

42

र्गाष्ट्र के समान इस वशु के राजा मा बिहिमदेव तक जैन भगानुवायी रहे और जैनवर्म के प्रमार के लिये निरातर उद्योग करते रहे । जब रामानुजानाय के प्रभाव में आकर बिहिय देब बैन्याव हा गया, तो उपन भारता ताम विन्युबद्धने रखा। इसकी पहली धर्मपती शान्तनदेवी कट्टर नेती थी। उसीके प्रमाव के कारण इस राजा ने जैनधर्म के अपनुदय के निये अनेक कार्य किये।

विप्युवर्द्धन मा मन्नी गगराज तो जैनवर्म का स्तम्म था। श्रवणवेट्योल के गिलालेखी में कह शिनानेम उनकी दानवीरता और धार्मिकता की दुहाई देते हैं। विद्युवर्दन के उत्तराधिकारी गर्मिट प्रथम व मत्री हुलास ने भी इस धर्म को निहल्ल में फैनाने का प्रथम क्या । बन्तत मैसर पान्त में इन बोतों मत्रियों ने तथा चान्यहराय ने जैनपर्म के पसार क लिये धनेक कार्य किये हैं।

दीयमन के परवात् वड़ राजवशों में राष्ट्रकृत का नाम श्राना है, इस वरा के प्रतापी गजार्भा ने आध्य से नैतवन का अन्त्रा शम्युद्य हुआ। मायलेंग् इकी राजधानी थी, इस बंग्र में अने इ गना ने हार्यानुयायों हुए हैं और सभी ने अपने अपने शासन कान में ौत्रथा की पमावना की है। अमायवर प्रथम का नाम दि॰ जैनपर्म की उन्नति करी बालों में बढ़े मौरव के माथ निया जाना है। यन राजा दि० नैताम का वहा भारी श्रद्धाल था, इसी मतिम अपन्था में राज पार होड हर जिनरीना अपने गुरु शिरमेनाचार्य से ले ला थी। त्रमोघवर्ष ने जिन्नेनाचाय के शिष्य गुग्रुनदाचाय की मा प्रथय दिया था। रपाद अमीपार्व ने अपने उत्तर्धिकारी बच्यागम द्वितीय गुगामदानार्य की गर क लिये नियक्त शिया था । अवताबरुगोल की पारन्ताधवनति शिलालेख से प्रकृत है कि सम्राट उप्पासन की राजसमा में जित्र गुरुकों का चागमत होता था तथा वह उनका यथीनित सरकार करता थे। इस वरा में दलन हुए चारों इन्द्र राजाओं ने जैनपर्म को धारण किया या सथा उसके पचार और प्रसार के लिये अनेक यरा भी किये थे। ययि अन्तिम राजा इन्ह्र की राज्य की व्यवस्था करने में पूछ सकलता नहीं मिली थी, जिपसे उसने जिनदीला प्रहरा काली थी।

कन्तुरि बरा—के परेगी ने तामिन देश पर नदाई की थी और वर्टों के राजाओं की पगम्त करके कापना शासन स्थानित किया था। ये राजा नैनवम के कानुवासी थे, इनक वहुँबने में क्षमिल देश में नैनयम का प्रमार हुआ था। इस वस के सामाओं का राज्यकर भरेगों में प्रतिष्ठ मम्बाध था, इतमें परम्पर वैवादिक मानाथ भी हुए थे।

इत प्रधान राजवर्गी क अनिहिन्छ नो एक मान्तार चौगहन, स्पीहरूव पुनाद सेत्रार सन्त्व महाबन्न पन्तिका रह शिवाहार वेल्लकेना पत्रियमा बानुस्य पसृति सञ्जवशी क बनक राजा दैनपमानुबाबी थे। इन बर्गा के जो गजा जैनपन का पानन नहीं भी

करते थे, उन्होंने भी जैनधर्म की उन्नित में पूरा सहयोग प्रदान किया था। इस प्रकार कर्णाटक के सभी राजाश्रों ने जैनधर्म का निस्तार किया।

जैन कला श्रीर साहित्य—राष्ट्रकृट प्रभृति उपर्युक्त राजाश्रों के कान गं जैन साहित्य श्रीर कला की दृष्टि से विचार करने पर जात होता है कि जैन कला श्रीर जैं। साहित्य का विकास इस समय में बहुत हुआ है। राष्ट्रकृट श्रीर चानुक्य वंशों के राज्यकान में जैनवर्म के प्रावल्य ने समन्त कर्णाटक को श्रहिंसामय बना दिया था; जिसके फनम्बद्ध गष्ट्र सूव फलाफूला, देश में सुख समृद्धि की पुर्यधार वही। फलतः मानव समाज के हृदय का श्रानन्द श्रपनी संकुचित सीमा को पार कर बाहर निकलने लगा. जिससे कला श्रीर साहित्य का प्रायन श्रिषक हुआ। कला श्रीर साहित्य वेमी इन राजाश्रों के दरवार में माहित्यिक ज्ञान गोप्ठियाँ होती थी, इन गोप्ठियों में होने वाली चर्चाश्रों में राजा लोग स्वयं भाग लेने थे। राष्ट्रकृट वंश के कई राजा किव श्रीर विद्वान् थे, इसमे इनकी सभा में किव श्रीर विद्वान् उचित सम्मान पाते थे। धवला श्रीर जयधवला टीकाश्रों का सनन राष्ट्रकृट वंशीय राजाश्रों के जन साहित्य वेम का जवलन्त निदर्शन हैं। दर्शन, व्याकरण, काव्य, पुगण, ज्योतिय, गिण्त, श्रायुर्वेद प्रभृति विभिन्न विषयो पर श्रनेक मौलिक रचनाएँ लिखी गईं।

इस काल के जीन किवयों ने दूतकाइय और चम्प्काञ्य की परम्परा प्रकट कर काञ्य-चीत्र में श्रुगार रम के स्थान पर शान्तिरम का समावेश किया। जिनसेनाचार्य का पार्रवा-म्युड्य, आदिपुराण, वर्द्धमानपुर ण, पार्र्वम्तुति, सोमदेवाचार्य का यशिस्तल न चम्यू. नीति-वाक्यामृत, गुण्मद्राचार्य का आत्मानुशासन, उत्तम्पुराण, निनद्रचचरित्र; वादिराज का यशोधरचरित, पार्र्वनाथचरित, एकीभावम्तोत्र, कुकुरम्थचरित, न्यायिविनश्चय विवरण और वादमंजरी, महावीराचार्य का गण्णितसार संग्रह. शाक्यानाचार्य का शाक्यायन व्याकर्ण तथा उसकी टीका अमोधवृत्ति प्रमृति सस्कृत जैन रचनाएँ उल्लेखनीय हैं। अपस्रंश भाषा में किव पुष्पदन्त का महापुराण, जसहर चरिड, णायकुनार चरिड; किव धवल का हरिवंश पुराण, किव स्वयंम् का हरिवंशपुराण. पडम चृरिय, देवसेन का सावयधम्म दोहा और अभयदेव स्र्रि का जयतिहुयण स्तोत्र इत्यादि ग्रन्थ भी जैन साहित्य की अमृत्य निधि हैं। इन ग्रन्थों के अतिरिक्त कलड भाषा में भी काव्य, पुराण, नाटक, वैद्यक, ज्योतिष, नीति प्रमृति विभिन्न विषयों पर अनेक ग्रन्थ लिखे गये थे।

साहित्य की उन्नित के साथ जैनों ने कला के नेत्र में भी प्रगति की थी। राष्ट्रक्ट, चालुक्य, कदम्ब, होय्सल इत्यादि वंश के राजाश्रों ने अनेक जैन मन्दिर श्रोर ने न मूर्तियों का निर्माण कराया था। यद्यपि जैनो ने श्रपनी कला को शान्तरस से श्रोत-प्रोते रखा था तथा श्रपने धार्मिक सिद्धान्तों के अनुसार मूर्ति श्रोर मन्दिरों पर वीतरागेता की ही भावनाएँ श्रोकित की थीं, फिर भी सर्वसाधारण के लिये श्राक्षण कम नहीं था। श्रमरेश्वरम् में एक

मिन्द की छन में समाम के दृश्य से श्राक्तित एक पत्यर लगा है, जिसमें किला बना हुआ है. धनपताण चा रहे हैं। नगर छौर कोर का प्रसा सजीव श्रकन किया गया है. जो त्राकों के प्यान को अपनी ओर आहप्ट किये बिना नहीं रह सकता। अपणगृही में एक नैनमठ के पूम पड़े हुए पापाग्रा में एक घुड़मगर श्रपने भाले से एक पियादे के तलवार

के बार को रोकना हुआ दिखलाया गया है। कई चित्र तो शांति के मूर्चिमान प्रतीक हैं।

पेहीले श्रीर इलोरा के जैनमन्दिर्श के मानस्तम्म भी मिलते हैं। जैन मानस्तम्मों

के विषय में विनहीस सा० ने लिमा है --light, clegant highly decorated stone work and nothing can surpass

"The whole capital and canopy of Jain pillors are a wonder of the stately grace of these beautiful pillors, whose proportions and adaptations to surrounding scenery are always perfect, and whose richness of decoration never offends " अथान जैन स्तम्मों भी आधार शिला तथा शिखिर बारीक, सुन्दर और समलट्टन

शिल्पचातुर्य की श्रारचर्य ननक वस्तु हैं। इन सुदर स्तम्भी की दिव्य प्रभा से कोई भी बस्तु समानता नहीं कर सकती। ये प्राकृतिक सी दर्य के ध्यनुरूप ही बनाये गये हैं। नजासी और महत्ता इनकी संप्रिय है । कला परिपूरा मन्दिर और मूर्कियों की प्रशंसा भी अने ह निद्वार्त ने मुक्त कनठ से की है। इस तरड जैपर्यम दिनिया भारत में अपना प्रमान १३ वीं सदी तक स्थापित किये रता । शकराचाय, शैवानयायी राजा एवं का य पामिक विदेशों के भयकर क्रोंके लगने पर

भी इस धम का दीवक आन भी दिला। में रिमरिमा रहा है।

# निविध विपय

(१)

# सुहोनिया या सुधीनपुर

प्राचीन समय में सुहोनिया जैन संस्कृति का केन्द्र रहा है। यह ग्वालियर में २४ मील उत्तर की श्रोर तथा कुतवर से १४ मील उत्तर-पूर्व श्रहमिन नदी के उत्तरी तट पर स्थित है। कहा जाता है कि पहले यह नगर १२ कोस के विस्तार में था श्रोर इसके चार फाटक थे। यहां से एक कोस की दूरी पर विलोगी नामक गाँव में दो खम्भे श्रभी तक खड़े मिलते हैं, पश्चिम में एक कोस दूर पर वौरीपुरा नामक गाँव में एक दरवाजे का श्रंश श्रभी तक वर्तमान है। दो कोस पूर्व पुरवास में श्रोर दो कोस दृक्तिए बाड़ा में श्रभी तक दरवाजों के ध्वंसावशेप स्थित है। इन सीमा विन्दुश्रों की दूरी नापने पर सुहोनिया का प्राचीन विस्तार विल्कुल ठीक मालूम होता है।

ग्वालियर के संस्थापक स्राजसेन के पूर्वजो द्वारा आज से दो हजार वर्ष पूर्व इस नगर का निर्माण किया गया था। कहते हैं कि राजा स्राजसेन की कुछ रोग हो गया था, उसने इससे मुक्ति पाने के लिये अनेक उपाय किये, पर उस भयानक रोग का रामन नहीं हुआ। अचानक राजा ने एक दिन अन्विका देवी के पार्व में स्थित तालाव में स्नान किया, जिससे वह उस रोग से छुटकारा पा गया। इस स्मृति को सदा कायम रखने के लिये उसने अपना नाम शोधनपाल या मुद्धनपाल रखा तथा इस नगर का नाम मुद्धनपुर या मुधानियापुर रखा, आगे चलकर यही नगर मुहानिया, सिहोनिया या मुधानिया नामों से पुकारा जाने लगा। कोकनपुर मठ का बड़ा मन्दिर जो खालियर के किले से दिखलाई देता है, उसकी रानी कोकनवती के द्वारा बनवाया गया था। इस मन्दिर का निर्माण काल ई० २७५ है, इस रानी ने एक विशाल जैन मन्दिर भी मुहानिया के पास बनवाया था। इसका धर्म के उपर अटल विश्वास था। मुहोनिया में उस समय सभी सम्प्रदाय-वालों के बड़े-बड़े मन्दिर थे। जैन यित्तणी देवियों के मन्दिरों का पृथक निर्वाण भी किया गया था। १० वी शताब्दी तक बाह्मण मत के साथ जैनधर्म का प्रसार इस नगर में होता रहा। १० थीं और ६ वी सदी में सिहोनियां के आस-पास ११ जैन मन्दिर थे, जिनका निर्माण जैसवाल जैनों ने किवा था।

सन् ११६४-१९७४ के बीच में कन्नोज के राजा अजयचन्द्र ने इस नगर पर आक्रमण किया। इस समय इस नगर का शासन एक राव ठाकुर के अर्थान था जो कि ग्वालियर के अन्तर्गत था। इस युद्ध में राव ठाकुर का पराजय हुआ, और कन्नोज का सासन स्थापित हो गर्या। लेकिन सुद्दानिया के हुमाग्य का खर्य हो खुका था, उसकी जन्मित क्षीर श्री सदा के लिये रूठ गर्या थी, फलता क नीज के सासक भी वहाँ छिथिक दिन तक नहीं रह सके तथा यह सुन्दर नगर उजड़ने लगा। इसका सासन पुन ग्वा लियर के अन्तर्गत पहुँचा, पर इसके अधिकांश मन्दिर, मठ धरासाही होने लगे। सुसलमान वादसाहों की सेना का प्रवेश भी इधर हुआ, जिसने सुदर गूर्सियों को भन्न किया और मन्दिरों को धृतिसाह कर दिया।

- अभी हाल म इस नगर में भूगर्भ से श्री शाविनाथ भगवान् की एक विशालकाय १६ फुट ऊँची प्रतिमा निक्ली है तथा और भी अनेक जैन मूर्तियाँ वहाँ पर विश्वमान हैं। सुनने में आया था कि अंश गुमानीलाल को शासन देवता ने स्वप्न में मूर्तियाँ की नात कही थी, उन अझचारी ची के पहने पर ही वहाँ के समाज ने उस बीहड जगल म खुदाई का जिसमें अनक प्रतिमाएँ निक्ली। आप इस चेत्र का प्रत्य सुरेना के वाश महापाल जी जैन के मित्रल म हो रहा है, प्रतिवर्ष अब वहाँ पर वार्षिक मेला मा लगता है। सुगाई करने पर अभा और भी मूर्तियाँ तथा जैन सस्कृति की अन्य बसुएँ निक्ल सस्ती हैं। पुरावस्वनों ने जगल में पड़ी हुई जैन मूर्ति को देरस्य व्यालाव्य की रिपोर्ट म लिला है कि वह मूर्ति आप से कम एक हजार वर्ष एक के अवस्य है।

#### (२)

## कवि बुन्दावन कृत सतसई-सप्तदानी

कविवर पृत्रावनर्रा प्रतिभाशाली किय थे, इनवा जम स० १-४० में शाहायह जिले के बारा नामक गाँव में गोयल गोलीय अप्रवाल हुल में हुआ था। इनके पिता का नाम धर्मचन्द और माता का नाम सितारी था। इ होंने चीबीसी पाठ, छुदानन विलास,, प्रवचनसार टीका, तीस चीनीसी-पूला-पाठ आदि प्रथ लिखे हैं। 'भयन' में उक्त कविवर की एक सतसई है, इसमें ७०० दोहे हैं। इस प्रथ के अन्त म प्रशस्ति दी गई हैं

इति ब्रन्दावनजी कृत सतसहया चैत्र कृष्ण १५ सवत १६५३ गुरुवार आठ बजे रात्रि को आरामधुर मं बात् अजिवदास के पुत्र हरीदास ने लिखकर पूर्ण किया सो जैवत होडु ग्रम ग्रुम ग्रुम ॥

ऋत क्वियर के पीत्र द्वारा लिखित इसको श्रामाणिक मानना चाहिये। विन्तु इसके भीतर ण्से भी अनेक दोहे ई, जो कविवर के पूर्वकालीन गिरधर विहारी, रहीम, तुलसी आदि के नाम से प्रसिद्ध हैं। पता नहीं सतसई के भीतर ये दोहे कैसे आगये श

श्रीगुरनाथ प्रसाद तें, होय मनोग्थ सिद्ध । वर्षा तें ज्यो तरुवेलिदल, फूलफतन की खुद्धि ॥ किये चन्द प्रस्ताव को, दोडा सुगम बनाय । उक्त अर्थ दिण्टान्त करि, दिड़ करि दिये बताय ॥१॥ भाव सरल समस्तत सबे, भले लगे हिय आय । जैसे अवसर की कहो, वानो सुनत सुहाय ॥३॥ नीकीह फीकी लगें, विन अवसर की वात । जैसे वरनत युद्ध में, रस सिगार न सुहात ॥

इनकी यह सतसई विहारी के समान श्रगारिक-कृति नहीं है. प्रत्युत नीति और वैराग्य से ख्रोत-प्रोत है। इनकी यह रचना जनहिताय ही हुई है, मानव के चरित्र को विकसित करना ही इनका ध्येय रहा है। लांकिक जल समाज को प्रदान कर उसे व्यवहार कुशल खोर संयमित बनाने का प्रयत्न किव का है। वास्तव में साहित्य चेत्र में नीति काल्यों का स्थान भी उतना हो ऊँचा छोर श्रेष्ठ है जितना श्रृंगारिक रचनाओं को। इस रचना में किव ने सहदय मानव समाज में भावों की सभी वृत्तियाँ जागृत कर करुणा, दया, चमा, सहानुभूति आदि कोमल वृत्तियों के विकास पर जोर दिया है। यह रचना अत्यन्त सरल, सरस और सद्य प्रभावोत्पदिनी है।

(३)

# दूबकुण्ड का ध्वंस जैन मन्दिर

ग्वालियर से दिन्न्ण-पश्चिम मे दृबकुण्ड नामक पुराना जैन मन्दिर है। यह कुन् श्चोर चम्बल के बीच में ग्वालियर से ७६ मील दिन्न्ण-पश्चिम श्चोर शिवपुरी से ४४ मील उत्तर-पश्चिम में एक उपत्यका के ऊपर स्थित है। ग्वालियर की सड़क से ६८ मील दूर है। श्री बा० ज्वालाशसाद, जो सन् १८६६ में कप्तान मेलविल के साथ उस स्थान का श्ववलोकन करने गये थे, उन्होंने वहाँ उत्कीर्ण एक लेख को पढ़कर मन्दिर का निर्माण स० ७४१ चताया, परन्तु कुछ पुरातत्त्वज्ञों ने उसका समय सं० १०८८ या ११४४ कहा है। क्योंकि श्वन्य उत्कीर्ण शिलालेखों से इस मत की पुष्टि हो जाती है। यह समय श्री विक्रमसिह महाराजाधिराज के काल में पड़ता है। ग्वालियर के राजाश्चों की नामावली में इस नाम के राजा का उल्लेख नहीं है, किन्तु ग्वालियर के युवराज 'कच्छप वरा घट विलक' महे नाते हैं, अत इस क्च्छ्याह बारी राना का सम्बन्ध म्वालियर से रहा होगा।

दूबबुएड का मन्टिर ७५० पीट लम्बा श्रीर ४०० पाट चौहा श्रएडाहार घर म है। पुत की स्रोर प्रवेश द्वार है, हार वे सामने पत्थर म क्टा हुआ ४० वर्गकीट का एक सालाव है। यह मिन्द जिल्कुल गिर गया है। इसके भीतर शिज-पावती के मिन्द का ध्वसावशेष भा है। वेर खोर बबुल ४ पेड़ा का जगल इतना धना है कि समन्त मिद्र मे भूमना कठिन है। यहाँ का सभी मूलियाँ जैन हैं। एक मृत्ति पर चन्द्रप्रस् का नाम भा लिम्बा हुआ है। किन्बरन्ती है कि यहाँ प्राचीन पाल में जैनियों का मेला भी लगता था। प्राचीन समय में पश्चिम के किसी राता ने आजमण कर यहाँ के मन्दिर को तोड़ दिया था, तथा अनेर मूर्तियों को तालाय म हुया दिया और स्रोन चांदी की मृनियों की वह ल गया था। मृत्तिया की दुवाने के कारण हा इस मिदर का नाम इवकुरुड श्रयात् त्वकुरुड पड़ गया है। प्रसिद्धि है कि दोवाशाह स्रोर भीमा शाह नामक जैन श्रावको ने रस मन्दिर को घनवाया था। विन्तु शिलानेस स धताया गया है कि मुनि बिनयकात्ति व उपदेश से जैसवाल बशी टाहड, वृषेक, स्पट, दवधर श्रीर महाचार त्राति चतुर श्रावकों ने मन्तिर का तिमाण कराया या निसने पनन. ' भरक्ता एव जीगोंद्वार श्रादि के लिय काउवाह राजा निक्रमसिह न भूमि जन भी दी शी। मराठा मरतार श्रमर मिह ने धमा थ होतर जैन मस्कृति ये सन्म इस मन्दिर को सन्त नापृद कियाथा। इस मदिर वे सन्याध म वडा गया है The lam temple of Dubkund is square enclosure of 81 feet each way on each aide there are ten rooms The four corner rooms have doors opening ontwards, but all the rest open inwards into a corridor supported on square pillars. The entrance is on the east side which has, there fore only seven Chapels, there being exactly eight chapels on each of the other three sides Each chapel is 5 feet 8 inches square '

श्वाम नित मन्दिर =१ फाट के घेर में हैं, इसम बारो और इस कमर हैं, चारो कोतों के दरवाजे बाहर की खार खुलत हैं, बाका सभा बरवाने भावर बरामदे का खोर खुलते हैं, जो कि घोकोर स्वस्था व जबर स्थित हैं। पूथ वो तरक सात बिद्यों हैं चौर शेष सभी खोर खाट-खाट विद्यों हैं। प्रत्यव यन ५ फाट = ईच के बात का है।

इस मन्दिर स ३१ कसर तो बाहर का फ्रोर खुलते हैं, उामे ३१ बदियों छोर त्यार क्सर जो भातर का फ्रोर खुतते हैं, उामें चार बदियों हैं, इस प्रकार इस मन्दिर से पुत्र ३५ ब्रन्सिं हैं। बेदियों में चित्रकारों की गई है, इरयानों पर भी सुन्दर कारागरा है। प्रत्येक दरवाने के दोनों श्रोर चार-चार वडी मूर्तियाँ है तथा दरवाने के उत्तर तीन-तीन वडी पद्मासन मूर्तियाँ है। खम्भे चोकोर हैं, ये उत्तर श्रोर नीचे चोड़े हैं, इनके उत्तर चार-चार त्रेकिटें है, जो छत को संभाते हुए है। इन खम्भों की उँचाई ७ फीट ५ इंच है। दिन्तिए-पूर्व के कोने के कमरे की वेदी पर तीन उँची खडी मूर्तियाँ विराजमान हैं। इनमें वीच की मूर्ति १२ फीट, ६ इंच उँची श्रोर ३ फीट = इंच चांडी है। यह जमीन मे नीचे धसी हुई है। शेप दोनों वगल-वाली मूर्तियाँ ६ फीट ६ इंच ऊँची श्रोर २ फीट ४ इंच चोड़ी हैं।

मन्टिर भूमिसात् है, इसकी छत गिर गई है, वरामदे की छत के कुछ किनारे के हिस्से लटक रहे हैं। वाहर में तीन यिन्धियों की मूर्तियाँ भग्न मूर्तियों के साथ पड़ी हुई है, ये भग्न सभी मूर्तियाँ दिगम्बर सम्प्रदाय की हैं। एक स्तम्भ पर तीन पंक्तियों का लेख उत्कीर्ध हैं—

प्रथम पंक्ति—सं० ११५२ वैशाख सुदि पश्चम्यां दितीय पंक्ति—श्रीकाष्टासंघ महाचार्यवर्य श्रीदेव वृतीय पंक्ति—सेनपादुका युगलम्

नीचे के हिस्से में एक भग्न मूित है, जिसपर श्रीदेव लिखा है। एक खड्गासन मूित के नीचे निम्न लेख उत्कीर्ण है, इस लेख में संवत और तिथि का जिक्र नहीं है—

लपु श्रोष्ठिनो कात्ति श्रीमान वसु प्रतिमा श्रेठिनी लच्मीः

अर्थात इस लेख में वताये गये 'वसु' वासुपूज्य भगवान हैं, जो कि १२ वे तीर्थंकर हैं। दिल्ला की तरफ १६ इ च के तोरण पर ५६ पंक्तियों का लम्वा लेख उत्कीर्ण है। यह संवत् ११४५ का है। इसका प्रारम्भ "ॐ नमो वीतरागाय" से हुआ है। श्रीशान्तिनाथ जिन और श्रीमिजनाधिपित त्यादि नाम भी आये हैं तथा इसमे लाडवागड गण के देवसेन, कुलभूपण, दुर्लभसेन, अंवरसेन और शान्तिपेण इन पाँच आचारों के नाम भी पाये जाते हैं।

नेमिचन्द्र शास्त्री



## साहित्य-समालोचना

षटस्पद्दागम, धवला-रोमा-समन्तित द वी जिन्द--सम्पारक श्री० प्रो० हारालाल जैन एम० ए०, डा० लिट्, नागपुर, सहसम्पादक श्री प० वालचा द सिद्धान्त शासी, प्रकाशक श्रामात सेट शिताबराय लदमाचा द्र, जैन-साहित्योद्धारक-फएड-काया लय, समरावती (बरार), एन्ट सरया २०+३९०+२०, मूल्य इस रुपये।

यह घवता टाका को बाठनी जिल्ह भाषानुवाद समितित हमारे समस् है। इसमें बाद स्वामित्व विचय का प्ररूपण किया गया है। माप के आहि मा इस प्रकरण के निरूपण की बाप—गुण्स्यात ब्यीर बादश—मागणा इन भेदा हारा प्रतिक्षा की गई है। प्रभान प्रमम प्ररूप मा गुण्स्यानों में प्रकृषित च नुष्केद, जुब्केद के भेदा ब्यार जनका निरुत्य में प्रमुख्य का पूर्वाप्रता, साम्तर, निरुत्य और साम्तर निरुत्य में प्रमुख्य का पूर्वाप्रता, साम्तर, निरुत्य और साम्तर निरुत्य स्व च के सामा ब्यार साम्तर किराय के प्रमुख्य के प्रमुख्य के प्रमुख्य का प्रवाप्रता, साम्तर, निरुत्य की साम्तर निरुत्य स्व के सामा कीर नार्यक्र प्रष्टित के यथ के सारण ब्यादि वार्यक्र स्व स्व के सामा बीर नार्यक्र प्रसुत्व के यथ के सारण ब्यादि का किराय सामा बीर नार्यक्र स्व स्व के सारण ब्यादि का किराय के सामा बीर नार्यक्र स्व स्व के सारण ब्यादि का स्व करण के सामा बीर नार्यक्र स्व स्व के सारण ब्यादि सामा कीर नार्यक्र स्व स्व के सामा कीर नार्यक्र सामा कीर नार्यक्र सामा कीर नार्यक्र सामा कीर सामा कीर नार्यक्र सामा किराय सामा कीर नार्यक्र सामा कि नार्यक्र सामा कीर नार्यक्र सामा कि नार्यक्र सामा कि नार्यक्र सामा कि नार्यक्र सामा

दूबर प्रकरण से लेनर माथान तर चीन्ह मार्गणाओं में निमार से बाथ स्वामित्व का निवार किया गया है। बमन घ में विषय में इस निव्द से पूरा पूरा झान हो सकता है। सान यह है कि बचन के चार भेन हैं—बाध, बायक, बाधनाय और बाध विधान इस बाथ विधान के भेद महतिबाध में मून महतिबाध और उत्तर महतिबाध गसे लो भेद होते हैं। उत्तर प्रहृतिबाध में गहें के इसे स्वाम विधान के भेद होते हैं। उत्तर प्रहृतिबाध में गहें के इसे स्वाम विधान के से होते से साम विधान के साम के साम के साम विधान के साम का का साम के साम का साम के साम के साम के साम के साम का साम का साम के साम के साम का साम का साम के साम के साम के साम का साम

प्रस्तुत वाप स्वामित्व विषय गर्पकोत्तर प्रश्तित्राघ ये समुदर्शांनाहि चौधास भनुवोग द्वारा म धारह्याँ अनुयोग द्वार है। इस निल्द म धवलाधार ने तेरम प्रस्तों द्वारा स्वोदय-रोहय, भा तर निर तर, सप्रत्यय प्रप्रत्यय, सान्त्रिपादि, श्रुव-स्वमुत भादि बाओं का व्यवस्था का स्पष्टापरख निया है।

इस निन्द का सम्पादन का छा हुआ है। टाया था हि दी अप शादरा दिया गया है, पर कही कही भावातुबाद भी है। प्रन्य का प्रतिपाद विषय प्रारम्भ में खिला गया है। वाघोठय-तालिका जिज्ञामुकों के लिय वह काम की है, इसके महार भीतर के विषय का सरलतायुक्क इवयाम किया या सकता है। काग्य, मुन्छ तथा अन्याय कटिनाइयां कहोत पर भागा पाठ दारालाल जा अपन सहयल मंसलान हैं, इसके लिये उन्हें जितना धृन्यवाद दिया ज़ाय थोड़ा है। समाज जिस यन्थराज के दर्शनों के लिये लालायत था वही प्रन्थराज सभी के समज्ञ स्वान्याय के लिये सुलभ्य है। छपाई- सफाई सुन्दर है, प्रूफ में एकाय जगह अशुद्धियाँ रह गई हैं, फिर भी प्रन्थ की उपादेयता छीर सुन्दरता के समज्ञ नगएय हैं। स्वाध्याय प्रेमियो की अवश्य मंगाकर इसका स्वाध्याय कर पुण्यलाभ लेना चाहिये।

मोत्तमार्ग प्रकाश का आधुनिक हिन्दी रूपान्तर—रचयिताः स्व० पं० टोडरमल, सम्पादक और रूपान्तरकारः प० लालबहादुर शास्त्री, प्रकाशकः मंत्री साहित्य विभाग भा० दि० जैन संघ चौरासी मधुरा, फुठ संख्याः = +६० +३६=, मूल्यः आठ रुपये।

यह भा० दि० जैन संघ प्रन्थमाला का द्वितीय पुष्प है। समाज में शायद ही कोई ऐसा व्यक्ति होगा, जो मोन्नमार्ग प्रकाश के नाम से अपरिचित हो। आजतक स्वाध्याय प्रेमियों के सामने इस प्रन्थ की प्राचीन मारवाडी भाषा स्वाध्याय मे वावक थी, पर श्रव यह कठिनाई दि० जैन संघ मथुरा के प्रयास से दूर हो गई, जिससे साधारण शिन्तित भी जैनधर्म के गहन विषयों का श्रध्ययन कर सकेंगे। प्रन्थ के आरम्भ में ही श्री टोडरमल जी लिखित मोन्नमार्ग प्रकाश की प्रति के पत्र का चित्र मुद्रित है, जिससे उनकी हस्तलिप का परिचय हो जाता है। अनन्तर सम्पादक जी की विस्तृत प्रस्तावना है, इसमे आपने यन्थ का विषय, रचनाशैली, भाषा, भावा का प्रकर्टाकरण, पं० टोडरमलजी की कवित्व शक्ति, प्रतिभा उनका गम्भीर अध्ययन तथा उनके जीवन की श्रन्यान्य घटनाओं पर सुन्दर प्रकाश डाला है। यन्य की विषयगत विशेषताओं का निरूपण बड़े अन्छे ढंग से किया है।

श्री प० लालवहादुरजी ने हिन्दी रूपान्तर इतना सुन्दर श्रीर समुचित किया है जिससे ग्रन्थ की मौलिकता ज्यों की त्यों श्रज्ञुएए बनी हुई है श्रीर पाठक को उतना ही श्रानन्द श्राता है जितना मूल पुस्तक के श्रध्ययन में। ग्रन्थ के श्रस्पष्ट विषय को स्पष्ट करने के लिये पाद टिप्पण भी दिये है, जिससे ग्रन्थ का श्राशय भली भाँति हृदयंगम हो जाता है।

यन्थ के अन्त में दो महत्वपूर्ण परिशिष्ट दिये गये हैं, जिनमें यन्थ के सूत्र वाक्यों को विशदार्थ देकर खुलासा किया गया है। इस प्रकार अन्थ के हृद्य को इतना स्पष्ट कर दिया गया है कि प्रत्येक स्वाध्याय प्रेमी बुद्धि पर विना जोर दिये सरलता से जैनागम के उच्चतम विपयों को अवगत कर सकेगा। वास्तव में इसके सम्पादन में अत्यन्त परिश्रम किया गया है, जिससे यह अन्थ सर्वोद्ध सुन्दर वन गया है। ऐसे सर्वाद्धीए

सुन्दर सम्पादन के लिये सम्पादक अभिन दनीय है। पाठकों को इसे मंगाकर स्वाच्याय करना चाहिये। खपाइ सफाई, गेटप आदि समस्त चोनें आकर्षक हैं।

कश्रह प्रान्तीय ताडवरीय-ग्रन्थपूची—सम्पान्त विद्याभूपण प० के० भुनवती शास्त्री भृडविद्रा, प्रकाशर भारतीय ज्ञानपीठ काशा, एष्ठ सत्या ३०+३०४, मृत्य तेरह रुपये।

श्री प० के 0 भुजवानी शास्त्री नैत समाज के माने हुए पुरातस्वत हैं, आपके द्वारा सम्यान्ति यह मृथि पहुत सुदर निकली हैं। प्रस्तुत स्पी-पत्र में जैनमठ सृहितद्वी, श्री वीरवाणी विवास जैन मिद्धान्त मथन मृहितद्वी, जीनमठ कारकल, आदिनाथ प्रम्थ भाष्टार श्रीलेयुर एव सिद्धान्त ममिद्वान्त भ्रीति प्रधानार के ताहपत्रीय प्रधाने की सिवतरण नामायली है। सिद्धान्त, अध्यातम, धर्म, योगसास, प्रतिष्ठा, प्रविधान खारानता, "याय तथा नशौन, याकरण, कोश, काथ, नानक, अलकार छ दश्यास, तीति तथा सुमापित, पुराण, चिर्त्र, कथा, इतिहास, आयुर्वेद, व्योतिए, गणिकसास, मन्त्रसास लोक विशान, शिल्यास, सद्दण, समाना, पावसास, वियाकाण्ड, स्तोत्र, भनन सथा गात प्रवाणिक विपयिव प्रधान अवानर्ति अवानरानि कम से स्वीदी निष्के हैं। इसमें ३१३० प्रधान प्राप्त की अमृत्य निष्के हैं। सम्याद्व की समान्त्र स्वाप्त की अमृत्य निष्के हैं। सम्यादक का सामाय अप्राप्त मित्र का प्रसान महत्वपूण और मीलिक हैं, इससे जैन साहित्य का सामाय अप्राप्त मिल जाता है।

भारतीय भारपीठ काशी ने त्रिल्य भारतीय भारतारों भी प्रथा तालिका का, यह प्रथम भाग तैयार कराजर जैन साहित्य का महान उपजार विया त्रि । क्योंकि नैन साहित्य के प्रमुख निमाताचा न विश्व मात को ही गौरवाजित क्या है। दि० जैन साहित्य को शुद्रवम प्रतिवाँ दिख्य के शाखागरा म ही वतमान है। वहाँ प्रत्येक मन्दिर में ही बुत बतता की निष्य वर्तमान गत्र है। प्रशास मात्र वा व्यवस्था के प्राप्त का तिया वर्तमान कर के अपर राज हैं। त्रिल्य के प्रमुख का तिता त आवरावन है। प्रसुख स्तुत्र मुख्य के अपर राज हैं। त्रिल्य का निया करों का नाम, एट मध्या, प्रति एट परिस सन्या, प्रति परिक अब्दर्भ मन्य के सम्या में कर्तो का नाम, एट मध्या, प्रति एट परिस सन्या, प्रति परिक अब्दर्भ मंत्र है। साम वर्ष साम प्रति पात्र का स्ति का साम प्रति प्रति प्राप्त का साम वर्ष साम प्रति पात्र प्राप्त का साम वर्ष साम सामान्य परिवय प्राप्त कर सकता है। तालिका निर्माण में अन्द्रा परिश्रम किया गया है, बुद्र प्रस्थों के मगला परिश्रम किया गया है, बुद्र प्रस्थों के मगला परिश्रम किया गया है। वालिका निर्माण में अन्द्रा परिश्रम किया गया है, बुद्र प्रस्थों के मगला परिश्रम किया गया है। वालिका निर्माण के स्ति है। स्ति के स्ति है। स्ति के हैं स्ति है। स्ति के स्ति स्वा स्ति है। स्ति है।

इस सुन्दर त्रोर उपयोगी प्रकाशन के लिये ज्ञानपीठ तथा सम्पादक यन्त्र के, पात्र हैं। प्रत्येक मन्दिर में इसे मगाना चाहिये, जिससे प्रकाशकों को प्रोत्साहन हो चौर इस तालिका का द्वितीय भाग तैयार कराया जाय। चोज निस्मन्देत अच्छी है, इस एक ही प्रन्थ से ४००० प्रन्थों का ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। श्रन्तरंग के समान इसका वाह्य कलेवर भी रमणीय है। साहित्य-प्रेमियों को इससे लाभ उठाना चाहिये।

मदनपराजय [हिन्दी अनुवाद सहित]—रचियताः कविवर नागदेव, सम्पादकः प्रो० राजकुमार जैन साहित्याचार्यः प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशी, पृष्ठ संख्याः ६४-१४८, मृल्यः आठ रुपये।

इस प्रन्थ के प्रारम्भ में प्रो० राजकुमार की ७= एण्ड की विद्वात्तापूर्ण प्रस्तावना है, जिसमें आपने भारतीय आख्यान-साहित्य को धर्मकथा, नीतिकथा, लोकनथा-और स्पात्मक आख्यान इन चार भागों में विभक्त किया है। धार्मिक कथा माहित्य का वैदिक, वौद्ध और जैन इन तीनों सम्प्रनायों के अनुसार अन्द्र्या ऐतिहासिक वर्णन किया है तथा वर्मकथाओं के विकास को वतलाते हुए जीवन के साथ उनका अनुस्यूत सम्बन्ध वतलाया है। शेप तीन प्रकार के आख्यान साहित्य का भी विकासकम की टिप्ट से सुन्दर विवेचन किया है।

प्रस्तावना के अगले अंश में मदन पराजय प्रन्थ की कथा, उसका आलोचनात्मक परिचय, पात्रों का समीचात्मक चरित्र चित्रण, रूपकयोजना, प्रन्थ की भाषा एवं अन्य रूपकों में प्रस्तुत प्रन्थ का स्थान, नागदेव किव का परिचय आदि विषयों का समावेश वड़े सुन्दर ढंग से किया है।

अनुवाद अच्छा हुआ है, पाठक भाषानुवाद पर से मूल प्रन्थ को हृद्यंगम कर सकते हैं। पारिभाषिक और विशेष शन्दों के अर्थ को अवगत करने के लिये अकारादि कम से एक कोश दिया है, जिसके सहारे सस्कृत भाषानिभन्न भी प्रन्थ के भाव को सरलता पूर्वक समभ सकते हैं। प्रन्थ को सर्वाङ्गीण सुन्दर बनाने का प्रयत्न प्रतिभाशाली, विद्वान सम्पादक का प्रशंसनीय है। छपाई, सफाई और गेटप अत्यन्त सुन्दर है। पाठकों को इसे मंगाकर स्वाध्याय करना चाहिये।

कर लक्खण [सामुद्रिक शास्त्र]—सम्पादक घो० प्रफुल्लकुमार मोदी, एम० ए०, प्रकाशकः भारतीय ज्ञानपीठ काशी, पृष्ठ संख्याः १४-) २२, मूल्यः एक रूपया।

इस यन्थ में ६१ प्राकृत की गाथाएँ हिन्दी अनुवाद सहित दी गई है। यह सामु-द्रिक शास्त्र की एक छोटी-सी रचना है, इसमें अगुली और नसों की परीज्ञा, मिणवन्ध, विद्या, इल, भन, उलब, सम्मान, सपृद्धि, श्राष्टु, महोन्दरसहोन्दा, सौमाग्य, पम, जत, मागेष श्रादि विभिन्न रेताश्रा के फलों का निर्नेश निया गया है। छोटा-सी एति में अनेक विषयों का समावेश रचिवा है त ज होने का सह उनल प्रमाण है। इस रचना के श्रादम्म में डा० ए० एन० उपाध्य मा ग्राक्क्यन सिंह्म और मौलिन है, श्रापने सामुद्रिक शाक्ष की परिभाषा और उसके पूर्वत्य-प्रश्नात्य टॉचे में अन्तर थोडे ही शान्ता में बता दिया है। सम्पान्क का प्रादा में बता दिया है। सम्पान्क का प्रादा में बता दिया है। इससे साभारणत्या विषय का हान हो जाता है।

अनुवाद म्लानुगामी है, पर इसमे दियय को स्पष्ट क्यने के लिये हाय के चिर्ता का न दना विषय सममने में अड्चन हालता है। मामुद्रिक शाख का हान परि भाषाओं के आधार से क्लापि नहीं निया ला सकता है, चिरा के आधार से विषया निक्त भी इस विषय को समक सकता है। इसके सिरा एक कमा यह भा रह गई है कि विषय को विव्हुल स्पष्ट मही किया गया है। अय सामुद्रिक प्रत्या का आधार लेकर यदि प्रतिपाय विषय का स्पर्टीकरण किया जाता तो पाठका की अधिक लाभ होता। अभा तक जैन व्योतिष शाख के अनेक प्रयस्त अप्रकाशित पड हैं, आन की जैन अभारान सम्याधा वा प्यान इस और नहीं के वरात्र है। हानपाठ ने दस साहि त्य के प्रवाशन का प्राण्योत हिया है, इसके लिये अधिकारी वर्ग साधुवाल हैं। अज्ञ के हिया है, अनेक मुन्या ने स्हन पर भी अपने मित्रय पल के जानने के इन्छुक व्यक्तियों को इसे मगाकर स्वयं अपन मन्य य म भावा शुभाशुम का आन पात करना पादिवे। सामुक्त से अपने मित्रय में मार इन्तरेरा आ से अपने भविष्य को जात किया ला सकता है।

कुन्दुकुन्दाचार्य के तीन रत्न [ पञ्चास्ति नाय, प्रवचनसार और समयसार का विषय परिचय ]—लयक गोपालनास जानामाइ पटेल, अनुनान्य शोभाचाद्र भाषिक, प्रकारक भारतीय ज्ञानपीठ, पाशी, एक मत्या १४०, मृत्य नो स्वय ।

प्रस्तुत रचना मे आ इन्द्रकृत्वाचार्ष के प्रमुख तान प्राय-पञ्चास्तित्राय, प्रयचनसार क्षीर समयसार का सार व्यावहारिक और आध्यात्मित दृष्टि से सात्त्रम खीर नए कुने शादों म बांखत है। यह मूल पुस्तर गुनराता म लिखी गढ था, तेसक ने पारिभाषिक और कठिन स्यलों हो पान्टिप्पलों द्वारा स्पष्ट करेने का सफल प्रयास क्या है। अनुवान्य आ भारिखना न परिश्रम कर हिन्दी भाषा भामी जाता वे लिये -इसे उपस्थित कर बढा प्यकार किया है। इस पुन्तक के आधार से निश्चय नय और

व्यवहार नय के स्वरूप को पाठक आसानी से समम सकते हैं, तथा जीवन में इन दोनों का प्रयोग कर उसे उन्नत श्रोर विकसित कर सकते हैं।

यन्थ के प्रारम्भ में श्री वा० लद्मीचन्द्र जैन एम० ए० के द्वारा लिखा गया एक वक्तव्य है, जिसमें खापने प्रनथ के प्रतिपाद्य विषय को सममाया है। पश्चात उपोद्धात के प्रारम्भ में श्राचार्य कुन्दकुन्द की जीवनी श्रीर उनकी रचनाश्रों पर श्रच्छा प्रकाश ढाला गया है। श्रागे चलकर व्यवहार खण्ड में द्रव्य की व्याख्या, गुण-पर्याय का विवेचन, छहकाय के जीव, श्रतमा का स्वरूप, कर्मबन्धन, संवंजता, चारित श्रादि विषयों का प्रतिपादन किया गया है।

द्वितीय पारमाधिक खण्ड में ज्ञान श्रोर श्राचरण का निरूपण बहुत सुन्दर ढंग से किया है। वास्तव में इस रचना से जैनधर्म के प्रीट सिद्धान्तों का ज्ञान थोड़े अम से प्राप्त किया जा सकता है। ज्ञानपीठ ने इस प्रन्थ का प्रकाशन कर स्वाध्याय प्रेमियों के लिये ज्ञानवर्द्धन का श्रन्छा साधन उपस्थित किया है। छपाई-सफाई श्रन्छी है, ज्ञान-पिपासुश्रों को मगाना चाहिये।

वर्णी-त्राणी [पं० श्री गर्णेशप्रमाद जी वर्णी के विचारों का सुंकलन ]— संकलियना और सम्पादकः नि० 'नरेन्द्र' जैन, प्रकाशक, श्री साहित्य-साधना समिति, जैन विद्यालय काशी; पृष्ट संख्याः २२- १३३ मृल्यः एक रूपया इस आना।

पुस्तक के प्रारम्भ मे श्री० पं० केलाश्चन्द्रजी शास्त्री की श्रद्धाञ्चिल है, श्रापन वर्णी जी के जीवन की दो-एक रिश्मयों का दिग्दर्शन कराया है।
पश्चात् श्री बालचन्द्र जैन विशारद ने वर्णीजी के जीवन पर यिकिञ्चित् प्रकाश डाला है। पुस्तक मे श्रात्म-शक्ति श्रात्मनिर्मलता, किराकुलता, रागद्धे प, परिग्रह, पुरुषार्थ धर्म, त्याग की महिमा, मोत्तमार्ग, भक्ति का रहस्य, चारित्र का फल, श्रद्धा, मानवता, शान्ति, स्वदेश, स्वोपकार, परोपकार, श्रादि विषयों पर वर्णीजी के विचारों का संकलन किया गया है। वास्तव मे वर्णीजी का लोकोत्तर व्यक्तित्व महान् है, उनकी श्रान्तरातमा से निकले हुए प्रवचन संसारी प्राणियों के लिये श्रत्यन्त कल्याणकारी है। श्री नरेन्द्रजी ने पूज्य वर्णीजी के वचनामृतों का संकलन कर मानव समाज का महान् उपकार किया है, जो व्यक्ति वर्णीजी के समन्त्र नहीं रहते, वे भी उनके इस संकलन से जीवन में सम्बल प्राप्त कर सकेगे। यह केवल जेनों की वस्तु नहीं, प्रत्युत मानव मात्र के लिये स्वास्थ्यकर है। इस उपयोगी श्रीर सफल प्रकाशन के लिये संप्राहक श्रीर प्रकाशक धन्यवाद के पात्र है। हमें तो इस बात का कि स्या० वि० काशी के छात्र श्री० पं० कैलाशचन्द्रजी शास्त्री के तत्त्वावधान में ज्ञानार्जन के साथ-साथ

साहित्य सेवा का ओर भी प्रवृत्त हो रहे हैं, यह जैन ज्ञान-श्रोति के सबर्द्धन और प्रसार का ग्रुम लक्ष्य है। इम इस सर्वाक्षाय सुन्दर प्रकाशन के लिये साहित्य-साधना समिति की कलाभिक्षि का स्वागत करते हैं। गेन्प, हपान-सकाई आदि निहायत सुन्दर और आकर्षक हैं।

नेमिच द्र शास्त्री

जैनम्रर्म—लेखक श्री प० पेलाराच ह साखी, कासी, प्रमासक भा० टि० चैन सच चौरासा, ब्रधुसा, प्रष्ट सस्या ७-५३+३७०, मृल्य चार म्पये ।

न्म उपयोगा श्रीर महत्वपूर्ण पुन्तक की सूमिका संयुक्तभा तीय शिज्ञा विभाग के सना ना॰ सम्पूणान त्नी ने लिखी है। आपने इस पुस्तक के सम्बाध से प्रकाश हालत हुए इसे जैनाम के जान के लिये अतीव उपयोगी अवलाया है। इमम जैनधम के इतिहास, नर्शन, आचार, साहित्य, पथ, पर्व, तीर्थ नेत्र आनि विषया पर ममुचित प्रकाश डाला गया है। यह पुस्तक पाँच गएटा म निभक्त है-श्राम खरह में जैनवर्स का सारगीमत इतिहास, द्विताय में जैन दशन के श्रीवान्त, द्वाय "यवस्था, ईश्वर, सृष्टि श्लीर वर्म मिहान्त की मीमा सा, हताय म श्रापकाचार श्लीर मुयाबार का बिन्तृत विवेचन, बतुर्थ म दिगम्बर और खेतान्बर साहित्य के दर्शन. चाकरण, आचार, काच, चोतिष, चैचकप्रमृति विभिन्न श्रमों का समुद्रेग, एव पत्रम म जैन मध, सब भेद, दिनन्दर, श्वेतान्दर, स्थानक्वामी, तेरहपाय, बीसपाध, तारण पय, जैनार्व, जैन तीय नेप्र, जैनथम की न्तर धर्मां से तुलना तथा अन्तर इत्यानि बातों का सम्यव् प्रतिपात्रा किया गया है। वास्तव म यह पुस्तर जैनधर्म के सम्यथ म सवाझ पूरा है, इसे किसी भी अनैन विदान के हाओं मे देने पर गाँख का अनुसव होता है। आवना पादन शालोचाात्मक दग से निस चीन को पाना चाहता है इसम पा लेता है। उस पुस्तर वे आयोपन्त पटने से लेखक की जैन दशन विपयक चलोकिक विद्वत्ता एव जैन इतिहास विषयक ग्रमाधारण निपुणता का प्रयाम परिचय मिल जाता है।

श्राजने लेखन को निम मयम श्रीर निय प्रण को श्रावस्ववता होती है, प्रसुत पुनक के लिखन में न्सका पूजत रिवाह है। इसीलिये पुत्तक म श्रावास्थक दिलार नहीं है। निम्म देह श्रवतन इस मन्याथ में लिया गई पुननों में यह सर्वात्तम है। पुनक का भाग प्रवाह एमा श्रद है जिससे पाठक प्रारम्भ क्रमें पर श्रन्त किये निमा नहीं होड़ सकता है, वह प्रवस बीच में नेकने की इन्हां करने पर भा सुदस्ता पुढकता किनारे लग ही जाता है। धार्मिक साहित्य जो कि आज की दुनिया के पाठकों के लिये उपेता की चीज है, इस पुस्तक के अध्ययन से यह बात आन्त सिद्ध हुए विना नहीं रहेगी। अन्य की शैली रोचक और आशु बोधगम्य है, व्यवस्थित विपय का अंकन हृदय पटल पर पढते ही होता चला जाता है। अतः अत्येक व्यक्ति का कर्त्तव्य है कि इस सुन्डर और उपयोगी पुस्तक को शींयू हाथों हाथ स्वरीह कर अन्य दूसरी इस विपय की अनुपम रचना लिखने के लिये शास्त्रीजी वाध्य करे: जिससे जैन साहित्य आजके राष्ट्रीय और नैतिक साहित्य में अपना उचित स्थान पा सके। अपाई-सफाई, गेटप आदि सुन्डर हैं।

## त्र॰ चन्दावाई जैन

राजुल काव्य—रचयिताः कवि वालचन्द्र जैन, प्रकाशकः साहित्यसाधना-समिति, जैन विद्यालय काशी। पृष्ठ १३२, छपाई-सकाई स्प्रोर कागज उत्तम, मृल्य १॥)

पुन्तक के प्रारम्भ में श्री० व्र० प० चन्द्राचाई जी की खालोचनात्मक विद्वतापूर्ण सुन्दर भूमिका है। खारने इसमें राजुल का॰य की विरोपताश्रों पर पूरा प्रकाश डाला है। इस बन्ध का कथानक—"द्वारकोधीश समुद्र विजय के सुपुत्र—भगवान् नेमि का विवाह, गिरि-नगर की राजकुमारी राजुल के साथ हो रहा था, वारात ख्रभी पहुंच रही थी, भगवान् नेमि ने देखा खार सुना कि—ने बहुत से पशु वाराती मांसाहारी राजाखां की तृष्ति के लिए लाये गये हैं। करुणा-ममुद्र उमडा, पशुद्रों को प्राणवान विया खार खाप साधु होने के लिए गिरिनार पर्वत चल दिये। राजुल सममाने गई खार स्वयं साध्वी होगई।

भाषा सरल, भाव कोमल, गुण प्रसाद, कल्पनाएं मधुर श्रोर इतिवृत्त संसिप्त है पौराणिक कथानक परिवर्त्तन से निखर उठा है, राजुल की विरह, वैदना श्रोर टीस की कवि ने वहे सुन्दर ढंग से श्राभिव्यक्त किया है।

सुकुमार काव्याङ्गों के उपयुक्त अर्लंकार भी हैं। कर्हा २ "विचर रहे" "विसार रहे" "अवरोध हुआ" आदि में अनुप्रास या तुकवन्दी का पालन नहीं हुआ। "हास और प्रति (!) हास" (७० पद्य) "किन्तु स्मरण (!) भी" "में न (!) मानूं (६४ पद्य) आदि में मात्राओं की कमी, "तुम्हारे (!) को क्यों प्रेमी मानूं" "पद्य की—अनुगामी (!) व्याकरण-विकद्ध, "परिणीत कियातूने (!) सुकको, "अधिकार कहां तुक्कों (!)" आदि में एक वचन-प्रयोग सौन्दर्य-विरूपक हैं, तथापि प्रथम प्रयास में ही कवि बहुत कुछ

सफल हुमा है। राजुन के त्याग और आतम-सम्मान को प्रित्न सहिलाओं से लानें के लिए अनुप्राणित हुए हें खें - "नारी तो तन, मन, "वित्न दृ" नारी न कभी इतनी भोही होती चितना नर बन चाता" आदि परों को उन्होंने लिखा है परन्तु भगवान् नेसी के उच आद्या हो। "चितना ओहा नर बन जाता" कह कर विरुद्ध—अर्थ प्रति पादन किया है। हम किव और उनकी कलम के प्रति हुम कामना रखते हैं। रचना सरस, सुन्दर और हदय स्पर्शी है। इसका अधिक प्रचार होना आवश्यक है।

महेन्द्रकुमार काज्यतीर्थ

भाग्यफल [भाग्य प्रकाशक मार्चएड] —ते० प० नेमिच द्रशासी, ज्योतिपाचार्य, प्रकाशक कान्तकुरार खारा, प्रष्ट मर्या १३१, मूल्य सजिल्द एक रूपया रस खाता, अजिल्दा पक रूपया आठ खाता।

निसने पास ज मपना नहीं हैं, च व्यक्ति भी अपने शुमागुम पल वो "स पुस्तक के आधार से जान सकते हैं। लेखक ने "मम भारताय ज्योतिय के अनेक प्रामाणिक म यों के आधारपर रमगान, घरिल, निवाह, आध-व्यव, सन्तान, रोग, पत्रति, अपनति, मृत्यु आदि विभिन्न बातों वा सुन्तर प्रतिपाटन किया है। माधारण जनता भी केवल अपने बदानि के महाने से हा। मार कारिया में अपनत कर सकती है। पुस्तक के दी ला बात, और आकर्षक है। वास्तर में अपनत कर मकती है। पुस्तक के दी ला बात, और आकर्षक है। वास्तर में स्वात का प्रपक्त के बहार विवाद है। वास्तर में निवाद का मुन्तक के हारा विवाद है। वास्तर को आज राष्ट्र भागा म विभिन्न प्रकार ने साहित्य को निवाद आपरयवता है। व्यक्तिय भारत वय वा प्राचान निवात है, आप इसका प्रचार हिंदी में अपरय होना चाहित्य। बहु पुस्तक निवाद व्यक्तिय प्रचार है आप साहित्य। बहु पुस्तक निवाद व्यक्तिय के माधारण जनता के काम को है इससे साहर या निराहर क्रमी प्रकार के पित अपने भाग से विवाद योगियों के अपने आप नान सकते हैं। पल प्रमाणिक म यों के आधार से लिखा गया है और आसा है कि विलक्ष्त यथाय प्रणा। प्रवाह भारद आहत प्रधार से माधार से माधार अपना प्रणा । स्वाह स्व स्व है, भागा साहित्यक है। पाठकों को इसे मगाकर अपना पल स्वय आत करा। चाहित्य।

तारकेश्वर त्रिपाठा, "योतिपाचाय

# जैन-सिद्दान्त-सवन अस्य का वार्षिक विवरण

# [ २५-५-४७---११-६-४⊏ ]

वीर संवत् २४७३ ज्येष्ठ शुक्ता पञ्चमी से वीर सवत् २४७४ ज्येष्ठ शुक्ता चतुर्थी तक 'भवन' के सामान्य दर्शक-रजिस्टर में ७१५४ व्यक्तियों ने हस्ताच्तर किये हैं। इधर जबसे भारत को स्वातन्व्य की प्राप्ति हुई है, समाचार-पत्र पढनेवालों की सख्या बढ़तो जा रही है। नगर के मध्य में 'भवन' के रहने से समाचार-पत्रों के पढनेवाले पाठक श्राधकाधिक संस्या में श्राते है, इनमें से श्राधकाश ऐसे भी हैं जो दर्शक रजिस्टर में हस्ताच्तर नहीं करते; श्रतः इस मकार की कृषा करनेवाले व्यक्तियों की सख्या भी हस्ताच्चर करनेवाले व्यक्तियों से कहीं श्राधक है।

विशिष्ट दर्शको में श्रीमान् वाई० जी० पद्मराजैग्या, प्रोफेसर महाराज कालेज मैस्र, श्रीमान् पं० ज़नार्दन मिश्र वेदाचार्य डुमरॉव, श्रीमान् पं० रामन्यात ज्योतिपाचार्य, हिन्दू विश्वविद्यालय काशी श्रीमान् एस० वी० इन्स्पैक्टर पजाव नेशनल वैक; श्रीमान् सी० वूलके रिसर्च म्कालर इलाहाबार यूनोवर्सिटी; श्रीमान् प्रो० गो० खुशाल जैन एम्० ए० साहित्याचार्य काशी एव वाबा राघवदास आदि विद्वानों के नाम उल्लेख योग्य हैं। इन विद्वानों ने अपनी शुभ सम्मतियों द्वारा 'भवन' की मुन्यवस्था और उसके समह की मुक्क कर्ठ से प्रशसा की है। 'भवन' के प्राचीन मूल्यवान् संग्रह का विवरण विश्वमित्र श्रीर श्रार्यावर्त दैनिक पत्रों में भी प्रकाशित हुआ है।

पकाशनः—'भवन' के इस विभाग में जैन-सिद्धान्त भाम्कर तथा जैन एन्टीके री' का प्रकाशन प्रवेवत् चालू रहा। 'भाम्कर' उत्तरोत्तर लोकप्रिय होना जा रहा है, इसके भाग १८ के सम्बन्ध में प्रो० सुरेन्द्रनाथ घोषाल, प्रो० जगन्नाथगय शर्मा, जीर श्रीमान् तेजनारायणलाल सदाकत आश्रम पटना ने अपनी महत्त्वपूर्ण सम्मित्याँ भेजी हैं। आप लोगोंने भास्कर की टोस सामग्रो की म्रि-भृरि प्रशंसा की है। इसे जैन इतिहास का एक उपयोगी ग्रन्थ बतलाया है।

परिवर्तन — इस वर्ष भी प्रतिवर्ष के समान 'भवन' के प्रकाशन से परिवर्तन में प्रनथ लिये गये। निम्नलिखित पत्र पत्रिकाएँ भी 'भास्क' के परिवर्तन में त्राती रही हैं—

हिन्दी—(१) नागरी प्रचारिग्गी पत्रिका (२) सम्मेलन पत्रिका (३) साहित्य सन्देश (४) श्रनेकान्त (५) विज्ञान (६) श्राजकल (७) किशोर (८) वैद्य (१) हिमालय (१०) जिनवाग्गी (११) जनवाग्गी (१२) सगम (१३) जैन महिलादर्श (१४) दिगम्बर जैन (१५) श्रारोग्य (१६) श्रारमधर्म (१७) जैन जगत (१८) जैन बोधक (११) वीर-वाग्गी (२०) महावीर सन्देश (२१) खगडेलवाल जैन हितेच्छु (२२) वीर (२३)

भार भय समाचार (२४) बीर लॉकाराङ (२५) जैन मित्र (२६) जैन सन्देश (२७) जैन गजर (२=) नयङिद—नैनिक का साध्ताहिक विशेषाङ (२६) भविष्य फल ।

ग्जराती-जैन सत्यभकारा

कत्रड़—(१) जयकर्णाग्क (२) शरम् सार्दिस्य (३) विनेकाश्युदय । तेनमु—श्राप्त साहिस्य परिषद् पत्रिका ।

अभेनो—(1) Annalas of the Bhandarkar oriental research istitute Poona (2)The journal of the university Bombay (3)Karnatak historical revew (4) The Adhyar library bulleten (5) The journal of the United province historical society (6) The journal of Annamalia university (7) The Poona orientalist (8) The quarterly of my wic society (9) (10) The journal of the Rayalasiatic society of Bengal (11) The journal of the Poyalasiatic society of Bombay (12) The Fregusson Cellege magazin (13) The journal of the Bihar and Orissa research society (14) The journal of the Benares Hindu university (15) The Andhra university college magazine and chronical (16) The journal of the Sindh historical society (17) The journal of tanjore saraswati library (18) The Bombay theosophical bulletin (19) The Jain jezele (20) The Indian litrary review (21) The Journal of the Ganganath Jha research institute Allahabad (22) The Brahim bidva (23) Hima layant times

इन मकार भारकर के परिवर्तन में कुल ५० पत्र पत्रिवर्ग आनि रही हैं। इनके / अतिरिक्त the Indian historical quarterly (२) विद्यान भारत (३) सरस्वती (४) साप्ताहिक ससार (५) दैनिक समार (६) आज (०) सन्माग (८) विश्वविद्यार (१) प्राप्त (०) सन्माग (८) विश्वविद्यार (१) प्राप्त (०) सन्माग (८)

भारत (१३) नीडर ये पत्र मृत्य देकर 'भवन' में मँगाये जाते रहे हैं।

 श्रीमान् प्रो० शेषय्यंगार एम० ए० महाम यूनोवसिंटी, श्रीमान् कविवर रामाधारीसिंह 'दिनकर' पटना; श्रीमान् वा० रामवालक मसाद पटना, श्रीमान् रजनीकान्त शास्त्री वक्सर; श्रीमान् उमाकान्त शेमचन्द शाह घडियालीपोल, बडोदा; श्रीमान् प्रो० राजकुमार साहित्याचार्य बड़ौत; श्रीमान् पं० परमानन्द शास्त्री, वीर-सेवा-मन्दिर सरसावा; श्रीमान् सी० वृलच्छे जर्मन स्कालर इलाहाबाद यूनीवसिंटी।

संग्रह—पूर्ववत् इस वर्षे भी मुद्रित संस्कृत, प्राकृत, मराठी, गुजराती एवं हिन्दी श्रादि विभिन्न भारतीय भाषात्रों के ५० अन्य श्रोर श्रांभेजी के १०, इस प्रकार कुल ६० अन्य संग्रहीत हुए।

'भवन' को इस वर्ष प्रन्थ प्रदान करनेवालों में दिगम्बर जैन स्त्री समाज आरा, श्रीमान् बा० हेमेन्द्रचन्द्र जैन आरा एव ब्यवस्थापक आर्चलोजिकल मैस्र् आदि के नाम उल्लेख योग्य है।

समालोचनार्थ प्राप्त प्रन्थ—(१) महाबन्ध (महाधवल-सिद्धान्त-शास्त्र) (२) दो हजार वर्ष पुरानी कद्दानियाँ (३) हिन्दी जैन साहित्य का संन्तिप्त जैन इतिहास (४) श्राप्त समर्पण (५) श्राधुनिक जैन किन (६) मुक्तिदूत (७) पथचिन्ह (८) पट्स्एडागम (धवला टीका ८ वीं जिल्द) (१) मटन पराजय (१०) करलक्सण (११) कन्नड प्रान्तीय ताड्यत्रीय प्रन्थ सूची (१२) कुन्दकुन्दाचार्य के तीन रत्न (१३) तत्त्वार्थ सूत्र (१४) मोन्तमार्ग प्रकाश (१५) जैनधर्म (१६) वर्णी वाणी (१७) राजुलकान्य (१८) माग्यफल।

साहित्यिक श्रीर धार्मिक सभाएँ—श्राग नगर में भवन के जैसा विशाल श्रीर सुरम्य दूसरा प्राङ्गण नहीं है, इसलिये इस प्राङ्गण में साम्कृतिक एवं साहित्यिक समारोह प्रयं प्रत्येक महीने में होते रहते हैं। श्रुतपंचमी श्रीर महावीर-जयन्ती इन धार्मिक समागेहों के साथ-साथ शाहाबाद जिला-हिन्दी-साहित्य सम्मेलन श्रीर साम्कृतिक जागरण समिति के नैमित्तिक समारोह भी होते रहे। शाहाबाद जिला-हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन की श्रीर से जुलसी जयन्ती का समागेह इस भवन में ऊँचे पैमाने प्र मनाया गया था, जिसमें बाहर के विद्वान भी सम्मिलित हुए थे।

इस वर्ष लगभग दो सहस्र रुपये व्यय करके 'भवन' की प्री विल्डिंग पर 'रंग' करा दिया गया है तथा श्रलमारियोंपर पालिस भी करा दी गयी है: निससे भव्य भवन की शोभा श्रीर भी श्रिधिक बढ गयी है।

**देवा**श्रम, ऋारा १२-६-४⊏ चक्रेश्वर कुमार जैन वी० एस-सी०, वी० एत्तर्० मंत्री, श्रीजैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL XIV

JULY, 1948

No I

### Edded by

Prof A N Upadhya M A, D Litt. Prof G. Khushal Jain, M A Sahityacharya B Kamata Prasad Jain M R A.S. D L. Pt Nemi Chandra Jain Shastri, Jyotishacharya

Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH BIHAR INDIA

Annual Subscription

Inland Rs 3

korsign 4s 8d

Single Copy Ro 1/8

# CONTENTS.

| 1. | Mohen-Jo-Daro Antiquities & Jainism              |
|----|--------------------------------------------------|
|    | -Kamta Prasad Jain, MRAS. — 1                    |
| 2. | Heroes of the Jain Legends                       |
|    | —Dr. Harisatya Bhattacharya M A., B L , Ph.D ——8 |
| 3. | New Light on Antiquity of Jamesm                 |
|    | —L. A. Phaltane Esq. BA, LLB Pleader—22          |
| 4  | Astınasti Vada                                   |
|    | —By kind permission of Varni Abhinandan          |
|    | Granth Editor — 28                               |
| 5. | Achrya Samantabhadra and Pathputra               |
|    | -D. G. Mahajan Esq., MRAS 36                     |



" सीमहासमागा <sup>ह</sup> गणद्वात भाग र गण्या । आदश्च के विद्यासका समार्थ किसमागा

[ 2544.4.]

Vol NV

ARRAH (INDIA)

July 1048

MOHEN JO DARO ANTIQUITIES & JAINISM

P

1 ( 14 + 1) + P = 5

and Harappa iconism is everywhere apparent. In the houses of Mohenjodaio the fire pit is conspicuosily lacking"2 However it has been pointed out somewhere that a reference to the image of Indra is traceable in Rigveda, but it certainly does not establish the fact that iconism was in vogue among the Rigvedic people, as it was within the folds of Indus valley 3 At any rate the Vedic people never worshipped and made such images of Yogis as are found at-Mohenjodaro Viewing the numerous seals, terracotta figures and icons of the Mohenjodaro and Harappa antiquities, which form the concrete evidence to determine about the religious belief of the people, one finds a parallel line of two streams of human thought working among the Indus people. One section of people was not highly civilised. It observed premitive ideas and conventions and had little regard for Ahimsa, They worshipped Shiva Linga, Mother Goddess & trees and offered goats to them in sacrifice Shiva as a deity is obscure in Vedic literature Reference to Rudra does not signify the prevalance of Shiva worship in the Rigvedic society. Rather the Rigvedic people were antigonastic towards those who worshipped Shishnadeva (phallus) as deity 4 Thus Mohenjodaro people of the non-Ahimsa pursuasion were not related with the Aryans of Rigvedic culture But at the sametime in contrast to these people, there existed a more civilised and cultured society of people at Mohenjodato, who were true followers of Ahimsa and Yoga They observed Yogadharma and their Yogis lived a life of abstinence and penance, which was more akin to the religious observance of a Jaina Yogi There are reasons to believe that they were follo vers of Rishabha cult of yore, which afterwards came to be known as Jainism

Regarding the racial affinity of the Mohenjodaro people, it is said that they were either connected with Sumerians or came from Dravidian stock Prof Pran Nath deciphired a copperplate grant

<sup>2.</sup> Sir John Marshall, Mohenjo-daro, Vol I. pp 110-111.

<sup>3.</sup> cf. 'अन्तीर्मा शिष्तदेवा श्रपि गुज सन '—ऋग्वेद, ७।२१।५ 'स वाज या ताप हुप्पदा यन्तस्वर्षाता परिपद्त् सनिष्यन् ।

<sup>4</sup> अनवां यच्छतदुरस्य नेदोझिच्छिग्नदेवा ग्राभिनर्यसा भूत ॥

of the Babylonian Fing Nebuchada z ir I (circa 1140 B C) found in Kathiawar, which disclosed that that king b longed to Sumer tribe and was the lord of Rewanagor. Nebuchdanezzar is mentioned in it, as to had visited. Mr. Revata and paid homage to Tirthanl ara N mis. According to certain Indian opinion the San rians originally belonged to Surashtra tract of India and the creligion was abin to Jainism. It shows that Sumerians were not totally unacquainted of Jainism, rather they betray Jaina influence in their early beliefs. Hence if Sumerians were concerned with Indias civilisation, then is not strange to find similarities between the Juna and Indias people observances.

But the general tendency of the scholars is towards the hypo thesis that the Indus people were of Dravi lian stock. In this respect Western scholars uphold that Dravidians were not Arians and camfrom Turing But Indian tradition regards them as Keatrings who were degraded to Vresslahood owing to having remained out of touch of Vedas and Brahmanas It sho ve that akhouch the c Dravidians we e Ksatriva Arvans but they were not the followers of the Vedic religion. Manu makes them along with Lichling Inatra and other Ksatrivas as Vratyas, who again can be the Jamas and none else \* The Jama tradition too claims that the pro-cay of Prince Dravida who was the son of Rishabha, the first Lirthankara, came to be known as Dravidas and there had be a prince necetics known as Dravida Nationals in to Jain tradition, who are worshipped even today by the Jamas 1 It is evident allo from Tholkappyam the ancient grammar of the Tamils that the Dravidions were equally civilised lile Aryans and were acquainted with the tenets of Juni m 10 Juni m played an important role among the Dravidians So rightly remarks Major G neral IGR

<sup>&</sup>gt; "Times of India 19th March 1935 p 9 & "is (grunt) ute

<sup>7</sup> Maru.

B A Chiferenti I ina Ga et e Vol XXI pp 6 K P Jayo Lal

<sup>-</sup> Modern Review 1979 p 499

<sup>10</sup> Juna Literature in Tamil (Arrah) pp. 10-14

Furlong that "All Up or, Western, North Central India was then say 1500 to 800 B. C. and, indeed, from unknown times—ruled by Turanians, convinient called Dravids and given to tree, serpent and Phalik worship.....but there also then existed thoughout Upper India an ancient and highly organised religion, philosophikal, ethikal and severely ascetikal. viz, Jainism, out of which clearly developed the early ascetikal features of Brahmanism and Buddhism." Thus Dravidians, too, were under the influence of Jainism from a very early period and as such, if they are the real founders of Indus civilisation, they would naturally betray the influence of Jainism in their creations.

The antiquities of Molenjodaro & Harappa, if studied in keeping the above facts in view and giving credit to the Jaina tradition that Jainism prevailed leng before Persvanutha and Mahwira betray evidence of the Jaina influence in the following aspects:—

Jama Sramana. 12 Rishabha, the first Tirthankara, observed the vow of the nudity and his images are found as nude. People of Mohenjodaro also held nudity with esteem and as a sacred thing. Nude figures of male as well as of a certain female are found at Mohenjodaro. These figures depict personages who are but no other than Yogis 13

2 Yogadherma—A number of statuettes have been recovered at Mohenjo which are characteristic by halfshut eyes, the gaze being fixed on the tip of the nose "These statuettes clearly indicate that .....the people of the Indus Valley in the Chalcolithic period not only practised Yoga but worshipped the images of the yogis 14" We are informed that "Not only the seated deities engraved on some of the Indus Seals are in Yoga posture and bear witness to the prevalence of Yoga in the Indus Valley in that remote age, the standing deities on the seals also show Kayotsarga posture of Yoga

Short Studies in the Science of Comparative Religions, pp 243-4

Nudity of the Inc. Science of Comparative Religions, pp 243-4

<sup>12 &#</sup>x27;Nudity of the Jain Saints by C R Jain (Delhi)

Mohenjodaro, Vol I pp 33-34

<sup>14</sup> Survival of the Pre-historic Civilisation of the Indus Valley.

(Memoir of the Arch Survey of India)

A standing image of lina Rishabha in Kayotsarga posture on a stele showing four such images assignable to the second century A D in the Curzon Museum of Archaeology Mathura (was repro duced in the 'Modern Review for August 1932) It will be seen that the pose of this image closely resembles the pose of the standing dettes on the Indus seals. The name Rishabha means bull and the bull is the emblem of Jina Rishabha. The standing deity figured on seals three to five (pl 11) with a bull in the foreground may be the proto type of Rishabha 115 In the Digambara Jaina text ADIPURANA (Book xxi) a full exposition of Dhyana (Meditation) is given and in it there is an instructive account of the Yoga postures Regarding the pose of the eves it is stated in it (xxi 62) 'Natyunisan na catyamtam nimisan' - 'Neither keeping the eyes wide open nor ? totally shutting them up As to Yoga postures the author of Adipurana (xx1 71) writes with the mind distracted, how can one practis Dhyana? Therefo e the easy postures Kayotsarga and Puryank are desirable other postures are painful. This Kayotsarga (dedication of body in standing) posture is p ularily Jaina Hence it is most probable that the people of Indus Valley followed the Yoga cult of Tirthankara Rishabha who according to the Hindu Purana was responsible to introduce the Yoya system of Paramhamsa type and was counted as eighth Avatar of Vishnii 16

3 Adorable Deties—Apart from the Mother Goddess & phallus worship the people of Indus adored some other deities, which can be traced in the figures on seals Prof Pran Nath deciphired the ins cription of the Indus seal No 449 and he read on it the word Jinesvara (1943) The Mother's a peculiar term by which a Jaina Tirthankara is known. It points out that worship of Jaina Tirthankara is known. It points out that worship of Jaina Tirthankara to to obscure at that period. Besides this, Prof Pran Nath was of opinion that Indus people worship such Tantrik deities as 5ri, Hr. Klim etc. 18 In the Jain pantheon Sri, Hr. Dhratt Kirtt. Buddhi and Lakshmi are important female deties. 18 Hence we

<sup>15</sup> R P Chanda, Modern Review August 1932 pp 155 160

<sup>16</sup> Bhagavata

<sup>17</sup> Indian Historical Quarterly Vol VIII Supplement p 16

<sup>18</sup> lbid

<sup>19</sup> Tattwarthdhigama Sûtra

## HEROES OF THE JAIN LEGENDS.

By

(Dr Hansatya Bhattacharya, M A, BL, Ph D) Contd from Vol. XIII No II pp. 18-29.

There was a talk of Sitā's being taken back. To disarm popular suspicions, Rāma proposed the ordeal of fire for Sitā. Sītā agreed. According to the Jaina account, the gods made. Sitā's fire cool and when Sītā entered it,—lo! there was a beautiful tank and an extensive lotus in it, upon which. Sītā was found sitting. There could not be any possible objection now. But Sītā herself was disgusted with the ways of the world; so when her innocence and chastity were established beyond all possible cavils, she took initiations from Prithvīmatī, the bader of nuns and entered the order. The Jaina account of Prithvīmatī, the nun, initiating Sītā is scarcely less poetic, though more realistic, than Vālmiki's story of Prithvī, the motherearth, taking her away. We need hardly remind the readers that Vālmiki's Rāmāyaña discribes. Sītā's fire-ordeal as happening at Lankā, after the battle with Rāyaña and her rescue.

As regard the death of Rāma and Lakshmaña, the Jamas say that a god, wanting to test the affection of the two brothers for each other, came down and kept Rāma senseless. He informed Lakshmaña that his brother was dead, which was more than Lakshmaña could bear. Lakshmaña died. Rāma coming back to his senses became mad at the sight of Lakshmaña's corpse. He carried the dead body on his shoulder for full six months on the belief that it was still alive. At last some gods convinced him of the utter futility of his act, where upon he got himself initiated into the religious order. Sugriva, Bibhīshaña, Satrughna etc. did also the samē thing Rāma attained Salvation.

Perhaps the most important thing to be noticed in the Jaina version of the Rāma-story is the fact that the Rākshasas and the Vānaras there, are not conceived as beings in any way other than man They are discribed as Vidyādharas i. e., men, endowed with Vidyā or knowledge of extraordinary arts. They are also regarded

as firm believers in the Jaina cult Ordinary people of the Brahmanic faith look upon the Rikshasas as superhuman demons of man eating and other evil habits and the Vanaras, as monkeys But instead of looking upon them as imaginary beings like the devils of the lewish testaments, one may feel tempted to hold that the Rakshasas and the Vanaras at least of the Ramayaña were human beings perhaps with a culture and civilisation lower than that of the pure Arvans and perhaps, of a stock, different from theirs While giving support to this view we may point out that the descriptions of Lanka and Kishkindhya, which we meet with in Valmiki's Ramayana, do not show that the Rakshsas and the Vanaras were uncivil ed barbarians As a matter of fact in the Vedic Sastras, notably in the Mahabharata there are indications in many places that the Rakshasas were very wise, even exceptionally pious people. There are instances, cited in the Vedic Sastras, where a full blooded Indo Aryan became a Rakshasa there are also passages in those books to show that some of the Rakshasas were descendants of high caste Aryans of India All these facts go to show that the Rakshasas (and the Vanaras) of the Ramavaña were not legendary creatures of imagination but were actually human people with a culture, scarcely lower than that of the Indo Aryans and constantly coming in contact with them It is needless to mention that the Juna scriptures expressly and in so many words, maintain this view, -viz, that the Rakshasas and the Vinaras were but human beings Perhaps the attribution of an Indo Dravido-Aryan character to this human stock of the Rakshasas and the Vanaras may not be very wrong

The Rakshasas, as is well known, are generally painted in darkest colours in the Brahmaŭic literature. In Valmiki's Ramiyaña they are described as di turbers of the sacrificial ceremonies. At many places, they are made to appear as thoroughly bad, cruel and immoral people. In the Jaina Purañas as we have said already, the Rakshasas are described as believers in the Jaina faith. Considering these two accounts together some of the present day scholars vehemently urge that the Vcdic people denounced the Rakshasas, because they were Jainas. One of the protagositis of this remarkable theory goes so far as to say that the descriptions of the Rakshasas, in Valmiki's Ramayaña clearly show that they could not be other

i Vol. XIV The Jaina Antiquary 10 than Jaina and that the author of the Ramayana presented them in hideous forms, simply out of religious bigatry. Notwithstanding the attractiveness which all startling theories have, we confess we are unable to subscribe to this position. It is impossible that Jainism as a positive faith, -i e., as a religion, clearly distinguished from other religions, as in modern times,—existed in the days of the Rāmāyaña, so that the question of religious animosity cannot arise in the case of Vālmiki. This does not necessarily mean that Brāhmiñism is the

earlier faith from which Jainism grew up at a later determinable epoch of time. We are of opinion that the religion which was prevalent in the days of the Rāmāyaña, -may for the matter of that, in times, earlier than the 6th or the 7th centuries B.C.—was one in which the essentials of Brāhmiñism, Jainism and Buddhism were embedded. This ancient faith, cult or religion which was conglomerate of all the three systems and various, other minor persuasions which flourished in India at later times, was none of them in their full-fledged and distinctive forms but was inclusive of all, embodying the most fundamental elements of each We are supported in our contention by the testimony of the sacred literature of each of the three faiths In the Vedic Purañas of comparatively older ages, for -instance, we do not find references to any other rival faith. The princes and the people of the various countries of India are represented as believers in the Vedic religion. Similarly, in the Buddhist legendary accounts of the pre-Buddha days, we hear only of previous Buddhas, Pratyika-Buddhas, Bodhi-Sattvas and people, believing in Buddha. The existence of any religion, antagonistic to Buddhism,is very seldom referred to. In the Jama Purañas too, we come across accounts of Jaina sages, Jaina prophets and people, professing the Jama faith. Very rarely, if at all, we hear of the prevalence of any other religion. The one conclusion, which seems to be irresistible, from the above accounts is that in those days the religion which was prevalent in India was an all-embracing one and that Brāmiñism, Jainism and Buddhism, as we understand them now ie., as distinctive faiths, exclusive of each other, did not exist. This is the reason why Rishabha, the first Jaina Tīrthamkara is found to have been honoured as an incarnation of Vishñu in the Vedic lite-

rature. The place of honour accorded to each of Bharata, Sagara,

Bhagiratha Krishūa the Pandavas and numerous other personages in both the lains and the Brahmanic literature is to be explained in this way The denunciation of Ravana and his Rakshasa hordes with equal emphasis by the Jaina and the Brahmanic sacred books can be explained in no other way The description of Rama as an ideal man which we meet with in the Brahmanic, the laina and the Buddhist literatures, points to the same thing Had lainism been a positive and distinctive religion, existing in antagonism with the Brahmanic cult in the days of Rama, we could not have expected to have Rama who is described as a Jama in the Jama Purana, accepted as the best of mortals by the Brahmanic literature in other words. if Valmikt he held to have been actuated in any way by a spirit of religious hatred against Jainism, we would have found him denoun cing Rama in the same way as he did the Rakshasas The fact is that distinctive religions did not exist in India before the 6th and the 7th centuries B C and religious spite and bigatry cannot be attri huted to Valmiki and other writers of his age

In this connection we may be permitted to make a short digression and say that even at a later time when Brahminism, Buddhism and lainism began to flourish as rival faiths, -sword was very seldom resorted to by any of them to establish its supremacy We are no doubt told that king Sasanka of Kariia Suvariia cut off the Bodhi tree. We are also treated with the story that the celebrated Sankarāchāryya was thrown into a cauldron offboiling oil by the Buddhist high priest. In the inscriptions of Asoka, we get references to his discrediting the Brahmañas Stories of religious persecutions are no doubt met with in the literature of rival faiths. We do not deny that at times and at places, there were strong feelings against a particular faith there might have been local and temporary persecutions. But we believe, the stories of persecutions which we meet with in the religious literature of India are mostly exaggerated Generally speaking, there was no serious quarrel among the three faiths in India Ethics and moral practices were the same among them The theory of Karma and the faith in re-incarnation were common The gods, Indra etc., were admitted by all of them and the social structure also was very probably not seriously interfered with by any of the so called protestant faiths. Under the circums

tances, religious toleration, perfect amity abetween the faiths may be expected to have been the rule in ancient India. Religious persecutions, if there were any at all in the accepted sense of the term,were only local and temporary. This is perhaps the reason why even at the later times i.e, after the 6th century BC, when the three faiths of India began to flourish on independent lines,—we find the self-same kings acknowledged as the upholders of the rival faiths. King Bimbisara, for instance, is nowhere represented as the supporter of any non-Vedic faith in the Vedic literature. Buddhist literature, on the contrary, shows that he was the pillar of Buddhism. In the Jaina literature, again, it is distinctly said that without Srenika, -the Jaina name of Bimbisara, -Jainism could not have been a flourishing faith. In the case of Chandra-gupta, Brāhmañic literature does not repudiate him as a renegade. The Buddhist literature speaks of the Buddhist Moriya Chandra-gupta, while in Jainism the place of king Chandra gupta as a Jaina saint is very high. Emperor Aśōka similarly is claimed by each of the three faiths. Emperor Vikramaditya who defeated the Scythian hordes, is claimed by both the Brahmanic and the Jaina people. About the Emperor Harsha-varddhana, who is described as the most glorious Buddhist monarch of the day, it is also said that he honoured the Brahmañas and used to carry on ceremonial occasions the images of Siva and Vishnu publicly The Pala kings of Bengal were of a similar religious frame of mind. All these and similar anecdotes go to show that religious animosity was a rare exception in India, even at later times when Jamism, Buddhism and Brahmanism came to be recognised as distinct faiths.

There remains only one point to be considered in connection with the Rāma-Story. Does the story represent any real historical fact? Some thinkers, both ancient and modern, contend that the Rāma-Story has only an esoteric philosophical significance. It has no basis in real facts but only shows how the human soul,—Sītā (the offspring of the earth) or Sītā, the Sakti or the creative power,—is estranged from and re-united with Rāma (the absolute Soul, the paramount reality). We are unable, we confess, to admit the soundness of this position. One may read an allegory or esoteric significance-into any system of facts but that is no reason why the

facts themselves should be held to be unreal. It may not be imposes the foist an alligorical interpretation on the Rāma Story but the question is whether this is what the authors of the Rāmayaña intended. First of all, there is the unbroken tradition about the truth of the Rāma Story. There are ruling princes even now in India who claim to have descended from Rāma himself. All places connected with the Rāma Story are geographically real and well known. There is no inherent improbability of the facts of the Rāmayaūna. Under the circumstances one would not be unjustified in holding that the Rāma Story has atleast a core of historical truth

The story of the Rāmāyana, appearing in the Jaina Purānas points to the same conclusion. Rāma is the Para Brahman, Sitā is his Māyā or Sakti or Jīvātināi, and the story of the Rāmayāna may be interpreted as the Lila of the All Highest. This may be in consonance with the principles of the histic Vodanta philosophy. But Jainism is opposed to the Vedānta philosophy on important points. There is no reason why Jainism would choose to glorify the Rāma Story, if it were nothing more than an allegorical discription of Vedantic principles. Thus the very fact that the Jainas have respectfully embodied the Rāma story in their sacred lore is almost a proof conclusive that it is more than philosophical speculation in symbolic garb and that it may have a hit torical basis.

The appearance of the Rum Story in the Buddhist literature is another fact corroborating what we have said above. We admit that in Buddhist hands, the story has been changed almost beyond recognition. We are told, for instance by the Buddhist that Sita was Rama sister. Still, the substance of the Rama Story given by Valmikt, is there. The fact of Rama being the prince of Ayodhya and Sita his consort, that of his evile and Sita's abduction, that of Sita's recovery and Rama's accending the throne of Ayodhya are found in the Buddhist version also. Had the Rama Every been nothing more than a penniworth of the Vedanta philosophy, so to say, how could we expect to find it with those substantial details in the literature of the Buddhist who are antagonist to (the doctrine of the literature of the Parimatima?)

the Jivatma and the Paramatma?

For es entially the same reasons as above, we are unable to subscribe to R C Dutt's theory that the Ramayana is but an elaborate

and highly rhetorical expression in an epic poetry, of the Vedic legend of the Rain-god, Indra, delivering the bows (Rain-clouds) from Vritra who had stolen them. We may point out, inter alia, that Buddhism and Jainism repudiated and broke away from the Vedas and that consequently, if we find the Rāma Story in the Buddhist and the Jaina leterature, it would certainly not be for the reason that the Rāma-Story was a symbolical representation of a Vedic legend!

It is thus that the description of the Rama-story in the Jaina literature helps us to arrive at important conclusions regarding many debated points of Indian history. Take, for instance, the curious theory, propounded of late, that the incident of the Mahabharata are earlier than those of the Rāmāyaña We need not enter into the details of the arguments in support of that theory nor the ground on which it is stoutly controverted. It may simply be pointed out here that the sacred literature of the Jainas unambiguously support the Brahmanic literature and traditions in holding that the exploits of Rama were much earlier than those of the Kuru-Paudayas. There is no reason why the recorded testimony of the whole Brahmanic literature regarding the priority of Rama to the Pandavas should be disbelieved; it is not always safe to brush aside the unbroken tradition like that of the Brahmañic, to the effect that the events of the Rāmāyaña preceded those of the Mahābhārata. When, however, we find the literature of Jamism, -a rival faith, not always friendly with Brahmanism, supporting the current traditional doctrine that the incidents of the Mahābhārata were subsequent to those of the Ramayaña, we may definitely say that the modern theory to the contrary, sensational as it is, is against the weight of evidence and such, is not to be seriously taken

Like the elegant Rāma-story, the Krishāa-story also has inspired the hearts of millions in India from the remotest past. The mystic devotee is lost in ecstacy in the contemplation of Krishāa as the amorous youth of Brindāvana and the philosopher find in the Krishāa of Kurukshītra the wisest of teachers, while to the man of world, he is the bravest of fighters, the shrewdest of politicians and

15

the foremost upholder of a righteous cause. It is no wonder that his life story, acts and exploits have been the perennial source of the sweetest poetry in India and the saying "There is no song but that about Kanu (Krisnna)' is literally true

As in the case of the Ramavaña the Jamas also have a version of the Krishnastory Krishna according to them, was the ninth Naravana and Balabhadra, his elder brother, similarly, the ninth and the last of the Balabhadras Jarasandha the king of Magadha was the Prati-Narayaña or the born antagonist of the Krishña Narayaña of that age

The Krishna story, as we find it in the Jama literature, is not different from the story in the Vedic Puranas in essential particulars According to the lamas also Krishña was the son of Basudeva a prince of the Yadava clan, by his wife Devaki and Balabhadra by Rohini, another wife of Basudeva Kamsa, who was the son of king Ugrasena of Mathura and brother of Devakt, deposed his father and himself ascended the throne. He however came to have the fore knowledge that he would meet his death at the hands of Devalt's This led him to keep both Devaki and Basudeva confined in Mathura Devakt gave birth to several children one after the other. all of whom were snatched away by the cruel Kamsa for killing them The last was Krishna who was secretly taken by Basudaya to Brindavana and made over to Nanda Krishaa was brought up at Brindavana among cowherd boys where he was joined by his elder brother Kamsa, however came to know that his mortal enemy was coming of age in Brindavana and sent many of his demoniac emissaries there to kill Krishna but all in vain At last. Krishña came to Mathurā, killed Kamsa and re-instated Ugrasēna larasandha, king of Magadha was infunated at the slaying of Kamsa He became the enemy of Krishña but at last met his death Krishna removed to Dvīrakā, was a great hero and ruled a pros perous kingdom from Dvārakā The great Pāndavas were his friend and kinemen. He had eight principal queens, Rukmini. Satvabhama etc Rukmini had been enamoured of him and so Krishña went to her place secretly and carried her away and married her against the wishes of her brother, Rukmini who had decided to give her in marriage to Sisupala of Chedi Krishnas sons. Samba. Pradyunmna etc were also brave princes The Yadayas

however, gave offence to a holy man, for which they met disastrous deaths and their metropolis was destroyed. Krishna was killed by a hunter, through mistake.

As in the case of the Rama story, the Jainas make various interesting additions, -some alterations too, -in the Krishña-story. The first of these additions is the account of the Yadu clan which they give Instead of describing Yadu as a son of Yayati, a king of the lunar dynasty, as according to the Vedic Puranas, the Jaina sacred books state that there was a ruling dynasty which traced its descent from one Hari. "The kings of the Hari dynasty ruled at Mathura. There was a king named Yadu in this dynasty, after whom the Hari kings were also called the kings of the Yadu dynasty.' Yadu's son was Sura who had Sauri and Suvira as his sons. Sauri gave his kingdom of Mathura to Suvira and himself founded a kingdom at Sauryapore in the Kuśīrta country. King Saurı had Andhaka-Vrishñi and others as his sons while Bhōja-Vrishñi and others were the sons of Suvira King Suvira gave his kingdom to prince Bhoja-Vrishni and used to live in the city Sauvirapore which he founded in the country of Sindhu Bhoja-Vrishni had a son named Ugrasēna, whose son was the notorious Kamsa Audhaka-Vrishni had ten sons viz, Samudra-Vijaya Akshōbhya, Stimita, Sagara, Himavan, Achala, Dharana, Purana. Abhichandra and Basudeva. Besides these sons, Audhaka Vrishii had two daughters. Kunti and Madri who were respectively married to Pāndu and Damaghosha Krishña was the son of Basudeva by his wife, Devaki while Balabhadra was another son of Basudeva by his wife, Rohini The sons of Pandu were known as the Pandava's while Sisupala was the son of Damaghosha"

The romantic peregrinations of Basudeva form a long and interesting episode in the Krishna story, as narrated in the Jaina Purānas. It is said that Basudeva was an extremely beautiful prince, so much so, that any lady happening to look at him was sure to be enamoured of him. To keep the chastity of ladies unsulfied became thus a serious problem for the Yādavas and the citizens and they represented the matter before king Samudra-Vijaya, King Samudra-Vijaya was fond of his brother, Basudeva and so, instead of doing any thing which might hurt the feelings of the prince, he asked

Basudeva not to stir out of his house but master the fine arts The unsuspecting Basudeva gladly agreed 'One day, however, a maidservant of the palace told him the real reason of his virtual confinenent, upon which Basudeva fled from the palace in disguise At the outskirt of the city, he made a funeral pyre and burnt a dead body there. He left there writings to show that Basudeva grieved at heart, committed suicide. The Yadavas, believed what the writings showed while really Basudeva wandered in distant lands incognilo It is impossible to describe here all the places which Basudeva visited and the damsels he married It will be sufficient to state that towards the close of his peregrinations he visited the city of King Rudhira, where all the renowned princes of India including Samudra Viiava and Iara Sandha were assembled in order to have their chance in the Svavamvara (the selection of a husband) ceremony of Rohini, the daughter of the king Rudhira Basudeva attended the assembly, disguised as a drummer It so happened however. that the choice of the princess fell upon the humble drummer At once the assembled princes raised a clamour and gave out that they would not tolerate a Kshatriya princess being given in marriage to a low class non descript A battle ensued in which king Samudra Vijasa took the lead at the instance of Jarasandha Soon, however, Basudīva made himsell known to Samudra Vijaya whereupon the two brothers were united again and the battle ended in merci making in which Jarasandha himself joined Balabhadra the elder brother of Krishna was the son of Basudeva by Rohint

Another wife of Basudeen was Devakt She was the daughter of Kamsas uncle According to the Jain Purānas, Kainsa was devoted to Basudeva and it was at Kainsas carnest desire, will and effort that Basudeva was married to Devakt Kri hna was Basudevas son by Dévakt

The Jaina account of Kamaa s life and character may be stated in this connection. Kamaa was one of the sons of king. Ugrasena of Mathura. His mother was Dhārini. When he was in his mother a womb, his cruel and blood thirsty character was indicated by many of the uncommon longings of the queen one of which was her uncontrolable vish to eat the field hof her husband. So when the

child was born, the queen thought it fit to put it in a small box with the names of the king and the queen written in a script within it and to let it float away in a river. It was given out that the queen gave birth to a dead child. It so happened that a merchant had no child so that when he saw the box in the river and looked at its contents, he carried the child to his wife. The merchant and his wife brought up the child with great care and fondness. But the boy grew to be very mischievous and every one dreaded him When he came of age, he was given over to prince Basudeva as one of his attendants. Both Basudeva and Kamsa loved each other dearly and with the former, the latter learnt the arts of warfare.

King Jarāsandha of Magadha was acknowledged to be the fore-

most of the ruling chiefs of those days and his wish or order was not to be disobeyed on any account. One day he sent an order to king Samudra-Vıjaya to bring to him king Simha-ratha of Simhapura bound hand-and-foot. King Jarasandha declared at the same time that whoever would succeed in complying with his order would get the hands of his daughter, Jivad-yasa together with any kingdom he would pray for. King Simha-ratha was a mighty monarch but king latāsandha also was by no means to be displeased. King Samudra-Vijaya accordingly prepared for a war on Simha-ratha, when Basudeva implored him for being permitted to lead the invasion. King Samudra-vijaya granted his prayer and Basudeva marched against Simharatha with Kamsa. A great battle ensued in which Simha ratha was defeated and Kamsa took the lead in binding him hand-and-foot. King Jarāsandha was satisfied but Samudra-vijaya did not like that his brother would marry Jīvad yaśā because he had heard of a prediction that that princess would be the cause of ruin of both her husband's and her father's families. Kamsa, ont he other hand, was known to have come of a comparatively low-caste merchant family, so that an offer of marriage of the princess of Magadha with Kamsa would but greatly irritate Jarasandha. At this juncture, the reputed merchant-father of Kamsa appeared with the script and on a reference to queen Dhārinī of Mathurā, it was established that Kamsa belonged to the respected clan of the Yadavas. King Jarasandha gladly gave his daughter in marriage to him. Kamsa, however, burnt with rage against his parents, when he came to know

his real origin. He asked for help against king Ugrasena which was readily given by the mighty Jarasandha. With the help of the army of Magadha, Kamsa defeated his father, kept him confined in a cage and himself became the the king of Mathura. He did not forget his friend and master, prince. Basudova so, it was at his instance that Basudova was married to the princess, Devakt who was the daughter of his uncle.

A great banquet took place at the marriage of Basudéva with DevakI and every one was making merry. Kamsa's wife, queen Jivad yaśā drank too much wine Intoxicated she came across Atimuktaka who was one of the sons of the ex king Ugra sōna and who had taken to the religious orders, being disgusted with the ways of the world. Jivad yaṣā asked her cousin in law to join in the revelries importunately where upon the sage uttered the imprecation that Kamsa would die at the hinds of one of the offspring of the very marital union which she was thus shamelessly celebrating in wine. When Jivad yaṣā came to her senses, she told Kamsa what had happened. Kamsa was frightened. So without telling Basudéva the real fact, he simply requested him to hand over to him the children, as soon as they would be born to him. The unsuspecting Basudéva agreed to it. Afterwards when he came to know the real facts, his grief knew no bounds.

Düvaki gave birth to six sons one after the other. It is said that at the very times when these sons were born. Sulasi, wife of the merchant. Naga of Mahilā pura nagara gave birth to six dead children. At the instance of a god of the heavens, the sons of Dūvaki were taken to and kept with. Sulasia whose dead children were in a similar manner taken to and lept with Dūvaki. The cruel Kamsa took away the dead children thinking them to be Dēvaki a and smished them on a stone. Dēvakis real children were thus saved and not killed,—as according to the Vēdic Purānas.

The Jaina Puranas state that Krishna was the seventh child of Devakt. Krishna was stealthily taken to Yasoda, wife of Nanda of Gokula and Yasoda's daughter was handed over to Kamsa. Kamsa, however, did not attempt to kill the female child as described in the Vedic Puranas. He thought that the prediction was false, in as much as it had been predicted that a male child of Devaki, the seventh in order, would be his distroyer,—and not a daughter. He returned the female child to Devaki.

Krishna's killing of Putana and emissaries of Kamsa and his amorous dealings with the beautiful milkmaids of Gökula are also described in the Jaina sacred books. The Jaina account of killing Kamsa and re-installing Ugrasena as the king of Mathura is substantially similar to that in the Vedic Purānas. It is to be noticed, however, that according to the Jainas, Satyabhāmā was a sister of Kamsa. She became enamoured of Krishna and was the first princess to be married to him upon the accession of Ugrasena.

We pass by the numerous beautiful stories which the Jainas connect with the marriages of Kushna with Rukmini, Lakshanā and his other wives. The addition which the Jainas make to the Krishna-Story is the account of their twenty-second Tirthamkara, Arishtanēmi, which has already been noticed.

The more important and perhaps of greater interest is the account of the great tragic battle of India which the Jamas give and which is not a little different from the well-known version of the Mahabharata. According to the latter, it was a great fight that took place at Kurukshitra between the Kouravas on the one side and the Pandavas on the other and the cause of it was the systematic attempts on the part of the Kouravas to deprive the Pandavas of their just possessions. The Jainas admit that in that great battle the Kouravas and the Pāndavas fought on opposite sides but they say that it was not primarily a contest between the Kouravas and the Pandavas. Their account of the battle is as follow.-Kansa's widow, Jīvad-yasa, on the sad end of her husband went to her father, Jarasandha, king of Magadha, who was the most powerful of the rulers of the day and instigated him against Krishna and the Yādavas The Yādavas, led by Krishna found Dvāraka and ruled over an extensive territory. Jarāsandha marched against Krishna. He had a great army and on his side, among others, was Śiśupāla, king of Chedi, a sworn enemy of Krishna. The Kouravas also were on his side. Krishna and the Yadavas were similarly joined by a , host of kings, among whom there were the Pandavas. The great

battle that ensued was thus primarily a battle between Jarasandha and Krishna, in which Jarasandha was killed,—not by one of the Pandavas but by Krishna himself

The Jaina account of the end of Krishna, the Yadavas and their metropolis is also different from what is narrated in the Vēdic Purānas, although scarcely less tragic. We prefer to describe the Jaina version by exfense ely quoting from 'Lord Arishtanēmi

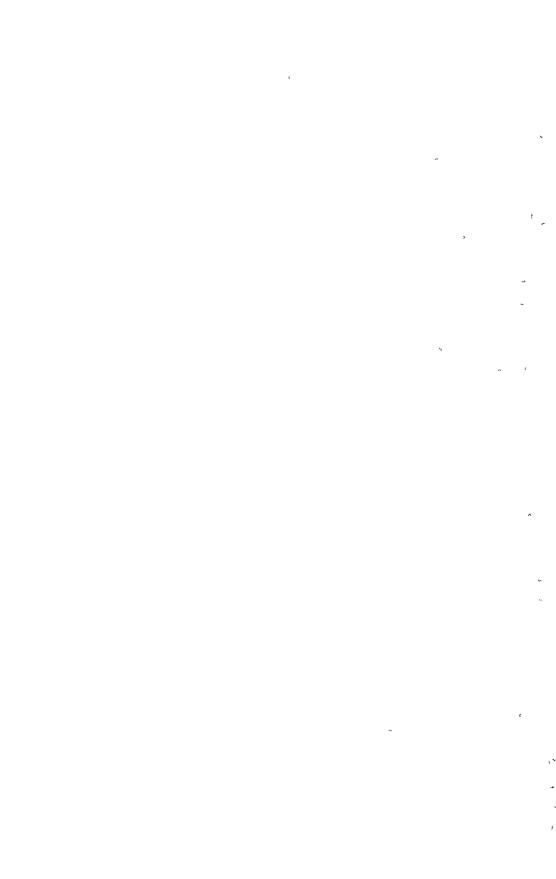
Every one was startled to hear from the Lord (Lord Arishtanemi) that Dvapāyana would destroy Dvārakā and Krishna was to die at the hands of Jarākumāra (a son of Basudēva and step brother of Krishna) Lest wine would be the cause of ruin of Dvārakā, Krishna stopped its drink in his kingdom. At his order the people of Dvārakā went out and poured all the wine they had in a cave called Kādam barī in the Kadamba forest near the Girinara mountain. Hearing of the drendful prediction of the Lord Nēmi the sage Dvaipāyana left the city of the Yādāvas and in order that he might not injure it in any way immersed himself in profound contemplation in a distant lonely forest.

'And being a son of Basudeva how shall I kill my own brother? This shall not be Rather shall I take care that none can touch a hair in Krishna's head Determined thus, Jarikum'va roamed outside the limits of Dväraku armed to the teeth and ready to die for its safety

But the prophecy of Neminatha was not to be false"

One day, troubled by the scorching rays of the Basakha sun, a companion of the prince Samba came near the Kadambari cave, while wandering in the forest. He was extremely thirsty and consequently drank the wine there to his heart's content. The immense quantity of wine—that had been at Dvaraka and poured out there—became extremely delicious to taste on account of its being kept confined within the stony cave in a cool forest the season flowers of the forest fell into it and enhanced its sweet taste and smell quite a thousand fold. To please his Lord. Samba that atten dant of his, secretly brought some quantity of the wine for his master.

(To be Continued)



We intend to approach this subject from an altogether different point of view which has not as yet, attracted the attention of the eastern or western scholars

, In ancient days writing was scarcely used for spreading and preserving knowledge. The sages of old used to commit to memory the then existing knowledge and send it down to posterity by oral teaching from—preceptor to disciple. It was from Kundakunda-chârya that a systematic attempt appears to have been made to preserve knowledge by reducing the same to writing. Achârya Kundakunda says.—

मग्गो मगपत्नं तिह दुविह जिल्लासणे समक्यादो। मग्गो भोक्यजनाश्रो तस्स फल होइ निपालम्॥

Maggo Meggaphalm tiha duirham Jinasasne Samakkhado

Maggo mokkha uvao tassa phalam hoi Nivvanam

Meaning —Magga (way) and Maggaphal—(fruit of the way) are the two things mentioned in Jainism Magga means a remedy for liberation and its fruit is complete contentment.

In the commentary below of the above Prakrit verse the commentator says —

### मार्गस्तावत् रत्नत्रयात्मक

Margastavāt ratnatrayātmakah

Meaning — Marga however consists of three jewels ie Samyak darshan Samyakgüyan and Samyaga charitrya Jainism is the religion of the three jewels This means that the author of Niyamsara calls Jainism as 'marga After acharya Kunda Kunda flourished acharya Umāswati who in his book 'Tatwarth Sutra, gives the first Sutra as (सम्यान्यान ज्ञान चारिजाण्याचाना !) 'Samyagdarshana gnyāna Chāntrani Mokshamargah Here also the word Marga has been used in the sense of religion It will be marked that the word Dharma' has nowhere been used in Tatwarth Sutra in the sense of 'religion This book uses the word 'dharma to denote one of the six primordial substances which this world is composed of Later on, the word Magga or Marga Iell out of u e and in its place the word dharma came to be used in later literature

Having thus firmly kept in mind that the ancient name of Jainism wa Mārga we shall proceed further

When the sister and neighbouring communities realise that the tenets of a rising faith possess elements which would-secure communal good or enlighten the powers of the soul if adopted and practised they begin to adopt and incorporate into their lives the tenets, requisite methods of behaviour, rites and religious practices introduced by the rising faith and those methods gradually came to be named after the faith from which they were adopted. In ancient times the humanity was most disordered and promiscuous in sexual and other relations between man and man, and man and woman It is the leaders of the Jain thoughts who were the first to introduce into the society a well-controlled and balanced marriage system. The conception of brotherhood of man arose out of the teaching of Jainism and the 'Anagara Dharma' of Lord Rishabhadeva was its climax In order to illustrate the above contentions by concrete examples I am proposing to enumerate below certain facts of importance. Before those facts are given however it would be abvisable to bear in mind the following propositions of historical and geographical importance.

- (1) The time about which we are writing is very ancient and we cannot ascertain its date at present.
- (2) In ancient times humanity lived in small groups The people were not known by the country of their occupation as at present but the countries were known by the tribes which populated the same whenever unfavourable circumstances made it impossible for a tribe to continue to inhabit the country the whole tribe used to move out of that country.
- (3) The small tribes in which the people were divided were constantly on enmical terms with one another. This enmity and exclusiveness developed in them specialities of behaviour, dress, likings etc. with a result that each tribe looked quite distinct from the rest. For instance Naga tribes distinguished themselves by using a head dress which resembled the hood of a cobra.
- (4) The phonetic and other similarities between languages current in Baluchistan and those spoken in Karnātaka have led Linguists to come to the conclusion that the people of Baluchistan and those of Karnātaka must have come from the same stock. It

appears from their opinion that owing to some unforseen circumstances the Dravidians of the province of Karnājaka must have come down to the south from their original home which must have been somewhere near the province of Baluchistan From this one can imagine that in ancient times about which we are writing these Dravidians must have been living in a province from which they could not escape the touch of the teachings of the followers of the 'Marga religion

With these suggestions we shall proceed further -

The word 'Magga (Sanskrit Margā) appears to have been in use in several countries of the Asiatic continent. But while being in corporated in other languages it has gone through the various influences of those languages. In Persian language we find the word 'Maga used in the sense of a priest. In canariese also the word is used. Monk (Christian Catholic priest) and Manga are its two different forms. The Saraswat Byahmanas of India name their god of worship as Mangesha (भाषा) and consider him to be an incarnation of God Shiva. The Burmans use the word Manga (भाषा) in the sense of brother. Makala (भारता) in dravidian language means children. It may be argued by some that this attempt is like building castles in the air taking advantage of some similarities of names of various languages. But the further explanations would show that it is not so

In Persia or Shak continent the Magas formed an important section of the people. They were the worshippers of the Sun and has three classes among them. (1) those born of fire. (2) Samakas born of Soma and. (3) Bhojakas i.e. those born of Aditya (Sun God)

> श्रम्निजाता मना श्रोक्ता । सोमजाता द्विजातय ॥ भोजका श्रादित्यज्ञाता । न्वियात्वेपरिकीतिता ॥ भावित्यप्रदारा वाद्यपर्व श्र० १३६

रिरसाधारवेतवेत्रान् समेयो भोजकाणमः । -भुत्रते न च ये रात्री भोजकासे प्रियामम ॥ Agnıjata Magah proktah Somajata dujatayah Bhojakā Ādıtyajātāh Divyāste parikîrtitāh

Bhavishya Purāṇa Bāhyaparva part 136. Shirasā Dhārayet Keshān sa jñyego Bhojakādhamah Bhunjante na cha ye ratrau Bhojakāste priyā mama.

Meaning:—'Magas are those who are born of fire There are others—Brāhmans who are born af soma. Bhojakas are born of the Sun they are famed as celestial'.

'That Bhojaka is the worst who allows the hair on his head to grow. Those Bhojakas who do not dine at night are dear to me.'

We learn from Bhavishya Purāna that Bhojakas and Magas were one, that they had the practice like Jain saints of shaving the head completely and not taking food at night and that they carried in their hands a brush like the Jain saints. Thus they had adopted some of the practices of the Jain saints and as they bore respect towards the 'magga' relegion they were called 'Magas'.

It has been remarked above that marriage system was originally introduced by the Jain thinkers. The Dravidians appear to have adopted the sacred ceremony of marriage from the 'magga' people. This is testified by the fact that the son born of marriage wedlock is called 'Maga' (भग) in kanarise language. While a male offspring born in any other way is termed as 'huduga' (हुड्गा) which means an orphan

Manga or Mangesha (मरोश)—The Saraswat Brahmanas call their deity of worship as 'Mangesha' (मरोश) which is considered by them as an incarnation of God Shiva But on closer observation it will be found that the image of God Mangesha is not an artificial image but a naturally grown stone slab which is ornamented by them on ceremonial occasions with an artificial face of God Shiva This conception of the deity of the Saraswat Brahmanas appears to have been based on an idea which looks similar to the idea of Akritrima Jina Chaity (अकृत्रिम जिन चैत्य) of the Jainas

Moghal and Mongolia — The Mongols or Moghals are the people of Mongolia. The Sanskrit form of Mongolia would be Mangalavati and would mean 'a country of purity or brotherhood'. These names appear to have been given to those people and their country owing

to their acceptance of many rites and ceremonies of the 'Magga

Mākala (मानल) - Even at present there is an advanced community in the Dravidian province which is known as 'Mākala It has been shown by rules governing languages that the word Mākala is derived from the Sanskrit word 'Markala or Marāthi 'Makada'. In the Rāmāyana of Valmiki there appears a community which is decribed as Markata which according to that Rāmāyana was monkey like. But on modern research it has been found that these markatas were not monkeys but human beings. The Jain Rāmāyana says that they were like ordinary men and followed Jainism

Mongi Tungi—According to the Jama tradition Shri Ramchandra Sugriva and thousands of others attained liberation on the mount of Mongi Tungi after going through the austerities prescribed by the Jama faith. Why should the mount be called Mongi Tungi is a question which cannot be solved unless the following explanation is accepted. The word 'Mongi means sacred or belonging to the sacred religion 'Magga and Tungi means a mount or mountain. Thus the joint word Mongi Tungi would mean 'a sacred mount of the Jamas. This is according to this writer, a strong proof that Jamism was known as 'Marga at least up to the time of Shri Ramachandra the hero of Ramavans.

The above points are sufficients, according to this writer, to hold that 'Marga was the name by which Jainism was pre-eminently known until at least the time of Shri Ramachandra that the Persians of Iran the Dravidians, Mongolians and the Burmans were at that time inhabiting terretories not far off from the country in which the Magga (Marga) religion stood shining in full splendour that they accepted and incorporated among them much of the learning by studying in Marga seals of education and that they or important sections of those people came to be styled and named after the civilization which imported education to them

### ASTINASTI VADA.

This doctrine of Astinasti Vada may be considered to be the central idea of Jaina metaphysics. Unfortunately, it is also the view which is very often misunderstood by the non-Jaina writers. The non-Jain thinkers cannot easily appreciate how it is possible to predicate two contradictory attributes to the same object of reality. Prima facie it is impossible. You cannot say about the same object of nature that it is and that it is not. Naturally it is extremely confusing and the non-Jaina thinkers very often consider this doctrine to be the weakest point in Jaina metaphysics. Even great thinkers like Sankara and Rāmānuja without appreciating the true significance of this principle condemn this as merely prattling of a mad man. Hence it is necessary for every student of Jainism to explain this principle clearly and make it within the reach of the ordinary man's understanding

Astınasti Vada implies the predication of contradictory attributes of Asti and Nasti, 'is' and 'is not' to the same object of reality Jaina thinkers certainly did not make the statement that the same object can be described in terms of two contradictory attributes without any limitation What the Jaina doctrine of Astinasti Vada implies is that you can describe an object from one point of view that it is, exists, and from another point of view that it does not exist. certainly paradoxical to speak of the same thing from a single point of view that the object is both 'is' and 'is not'. Jaina thinkers take a practical point of view even in explaining intricate principles of metaphysics. Take the case of a piece of furniture. It may be made of ordinary jungle wood and it may be given painting to make it appear as if it is made of rose wood. Naturally a purchaser who wants to know the price of that piece of furniture would like to know the exact timber which is made use of in making that piece of furniture. If he depends upon the mere appearance he would have to pay more than what it is worth. Therefore, he may naturally enquire somebody who knows these things to find out whether the piece of furniture is made of rose wood. The expert's answer would

29

certainly be 'no' The piece of furniture is not made of rose wood in spite of its appearance. The appearance is due to painting whose object is merely to hide the real nature of the timber utilised. Hence he would assert that the table is not made of rose wood. If the expert by scraping the paint in a small corner of the furniture in order to expose the true nature of the wood employed then it will be made evident that the timber used for making the furniture is some jungle wood of an inferior type. Then the purchaser will learn from the expert the exact answer to his question, 'What is the timber of which this piece of furniture is made? The answer to the question would be an affirmative proposition stating that the table is made of ungle timber Thus, two propositions, one an affirmative and another negative are asserted with reference to the same piece of furniture and both propositions are certainly valid. With refe rence to the true nature of the timber utilised for making the table the statement that it is made of jungle wood is a valid affirmative proposition When we want to make a proposition from the mere appearance whether it is made of rose wood, the valid answer is a negative proposition it is not made of rese wood. Thus the negative proposition arises when the object is related to another nature which is not its true nature. The true substance is jungle wood and another substance with reference to which the negative proposition is made is rose wood. This point is explained by Jama thinkers in a technical way

Self and Alien -

In the case of the two contradictory propositions the affirmative proposition is valid with reference to 'Svadravya', its own substance, the negative proposition is valid with reference to Paradravya, the alten substance The illustration may be multiplied. If we have an ornament made of pure gold and the question is asked what is the nature of the substance, the valid answer would be it is made of gold But, if the similar ornament is made of imitation gold the answer would be 'No, it is not made of gold. Here also the object from its own 'Svadravya' point of view would be described by an affirmative proposition, froin the Paradravya point of view by a negative proposition. Similarly, if you are interested in finding out whether your cow is in the cattle shed and if you ask your servant

"Where is the cow?" his answer would be affirmative if the cow is in the cattle shed and negative proposition if it is not so, he will simply say, "The cow is not in the cattle shed." If it is taken away by the cow-boy for the purpose of grazing in the field the negative proposition will be true with reference to the cattle shed, but if the question is whether the cow is in the grazing field the answer would be affirmative, just because the cow is grazing in the field and it is not tied up in the cattle shed. You may have 'similar illustrations with reference to any object. If you want to find where a particular book of yours is and if it is not found in the book-shelf, we have to assert the book is not in the book-shelf. If it is there you will say, 'Yes, it is'

## Place ·-

Historical propositions will have true validity according to their relation to the place. If you say that Socrates was an Athenian Philosopher, the affirmative proposition will be true, because the historical Philosopher Socrates lived in Athens. But, if some student writes that Socrates was a Roman Philosopher, the proposition would be erroneous, because Socrates was never connected with the city of Rome. In this respect the technical term is used 'Kshetra'. A proposition with reference to a particular object of reality is true from the point of view of Swakshetra its own locality or place of existence, and the negative proposition is valid from the point of view of Parakshetra, the alien place or locality in relation to the object. In the above example, Athens is the Svakshetra of Socrates and Rome is Parakshetra

### Time:-

Similarly, in relation to time it is possible to make two contradictory predications with reference to the same object of reality. A historical event would be true with reference to its own appropriate time in the period of history and false with reference to some other time. If somebody makes a statement that Charles I was King of England in the 19th century, it would be historically false. Charles I did not belong to the 19th century Similarly, if somebody speaks of Socrates as a Philosopher who lived in Greece in the 4th century after Christ, it would be a false statement. He did not live in the 4th century A D. would be a valid negative proposition, just

as the affirmative proposition that he lived in the 4th century B C would be a valid affirmative proposition. Here the point of view is technically said to be 'time. Any historical event would be capable of affirmative assertion with reference to its own time or Svakāla and it would admit of negative assertion with reference to Parakāla or alien time, not its own

Form -

Similarly, in the case of the modification of a substance, according to its modification it may be asserted affirmatively or negatively Speaking of water you may have it as a liquid or solid Ice is the solid form of water and if you are interested in knowing the nature of ice you have to essert that it is solid from its own Bhāva But, if it is heated it changes its form it may become liquid. Then you have to say that ice is not liquid or gas. From its own Bhāva a substance is capable of being described by an affirmative proposition from the nature of an alien form or Bhava it must be described by a valid negative proposition. You must say that ice is not liquid or gas or vapour because the form in which you are concerned with is solid.

Interpretation -

These are the four points of view which form the foundation of this 'Astinasti Vada and these are the ways in which an object may be affirmatively described from the point of view of Syadravan Svakshetra, Svakala and Svabhava, and the same object may be validly described in the regative from the point of view of Paradravya, Parakshetra, Paraksla and Parabhava matter is understood in the way it is quite obvious why the affir mative proposition will be true and why the negative proposition also will be true with reference to the same object of reality. There is no chance of confu ion here and there is no mysterious meta physical maze to be unravelled Simply we may say that it is so common place that we very often wonder why serious thinkers should find it difficult to appreciate this principle of Astinasti Vada Here we have to point out that the doctrine is applicable only with reference to a real object. Take the following example. A cow ordinarily has horne - The cow, when it was an young calf, cer

tainly should not be described to have had horns. There would be no horns in the head of a young calf. Therefore, with reference to the same individual animal we have to say that at one time it had no horns and later on it had horns. The existence of horns is asserted and denied with reference to the same individual, according to its life history. The calf in its own time had no horns. The cow when it is grown up, the horns are asserted to exist, because you can assert the horns and deny horns, the existence of horns can be asserted and denied with reference to the same individual cow according to its period of growth. You cannot turn and say that the horns may be asserted and denied with reference to a horse or a hare. Very often it is a point of objection; such a dilemma is presented to the Jaina thinker since you can assert and deny the same thing. Can you assert the horns and deny horns with reference to the same ... horse or the same hare.? The question proposed by the opponent is meaningless, - Horns of a horse or a hare are non-existent and they cannot be considered as real. The doctrine of Astinasti Vada is distinctly confined to the world of reality. only to an object in the world of reality. The doctrine should not be applied to non-existing things. A mythological animal like the centaur or unicorn cannot be brought under this doctrine of Astinasti Vada Hence such an objection is rejected as irrelevant and meaningless by the Jaina thinkers.

Relative Qualities .-

Exactly analogous to this principle of Astinasti is the doctrine that the same object of reality may be described as 'Nitya' and 'Anitya', permanent and impermanent, Bheda and Abheda, identical and different. These predications which are contradictory in themselves are no doubt applied to the same object of reality certainly from different points of view. A thing may be described to be Nitya, permanent, from the point of view of the substance of which it is made. The same object may be described as Anitya, impermanent, if we attend to the modification of the shape to which the substance is transformed. A particular ornament made of gold may be melted and a new ornament made out of the gold. Here the particular ornament will certainly be described as Anitya because at any moment it may be changed by the goldsmith according to the

wish of the owner But neither the skill of the goldsmith nor the desire of the owner can altogether destroy the substance gold It is indestructible and permanent and therefore it must be described as Nitya Therefore, from the nature of the underlying substance the thing must be described as Nitya and from the point of view of the particular mode or shape it is given to, it must be described as Anitya Thu, the two attributes Nitya and Anitya can be intelligently predicated of the same object of reality as was shown above

Matter & Form -

This point of view will become much clearer when we attend to the nature of organic things the tree or an animal. The life history of a tree may be said to begin with the seed, and at every stage of its growth there is a corresponding change in its structure. From the seed to the sprout from the sprout to a little plant, from the little plant to a growing tree and at every stage there is a change of structure and also change of function of the particular parts. Here you have an instance of continuous change in the same identical organism which must be considered to be unchanging and per manent A margosa seed can grow into a margosa tree marking out all the changes in its growth but at no point in its life history could it change so fundamentally as to become a mango tree. A mango seed can grow into a mango tree and a margosa seed can grow into a margosa true Eich one has its own permanent nature marked by its different stages of growth which are distinctly impermanent Thus, if for example the margosa declines to grow further, will not shoot forth new sprouts, will not shed away the old leaves, it will be an attempt to secure permanency for that stage in the history of the plant but this attempt to secure permanency must end in death because a growing organism, if it attempts to crystallize itself at that particular stage it will only seek its own death warrant Thus organic growth must necessarily imply change at every stage different from the previous stage and different form the next stage and at the same time secure a permanent identity Nature cannot be transcended during the growth of the organism. Here you have in the life history of an organic say a tree both identity and difference. Bheda and Abheda

Nitya and Anitya In fact, that is the nature of reality as unders stood by Jama thinkers

Review:-

Every object of reality implies a difference with an underlying identity, a change associated with a permanency, a unity associated with multiplicity It is because of the structure of reality that it is possible for us to describe it by contradictory attributes, Asti and Nāsti, Nitya and Anitya, Bheda and Abeda and so on. This fundamental metaphysical doctrine which is the central idea of Jaina thought differenciates this system of philosophy from other schools of thought, Indian or European No Indian school of thought has accepted this doctrine. Every Indian school takes up one particular point of view of reality and asserts it to the exclusion of other aspects. Vedantism, for example, emphasises the permanent substratum of reality, of the permanent substance, the Brahma It is always one unchanging Nitya At the opposite pole of thought you have the Buddhistic Kshanika Vada which emphasises the momentary nature of reality and is blind to the underlying permanent sub , stratum To the Buddhistic thinker every object of reality is Anitya, momentary. It appears and disappears the very next moment There is no such thing as Nitya or permanent sub-stratum either in the outer world of nature or in the unner world of consciousness. This kind of one-sided emphasis to the exclusion of the other aspect of reality is described by Jaina thinkers as Ekānta Vāda, one sided assertion, while they claim their metaphysics to be a Anekanta Yada viewing reality from all its aspects. Thus, the Astinasti Vada with which we began is the natural corrolary of the nature of reality which is many sided and hence could be described accurately and completely only by taking into consideration all its aspects or technically by Anekānta logic. Forgetting this aspect of reality and attempting to describe the nature of reality piecemeal would end in a similar confusion as the description of an elephant by the various blind men each describing the animal from his own point of contact and thus making a ridiculous mess of reality.

Conclusion .-

In short, a complex nature of reality must be the necessary

approach by the principle of Anekanta Vada, if it is to be understood accurately Thus, we see the laina metaphysics has got a more rational view in its approach to reality than the other schools of thought which obstinately cling to one particular aspect The latter schools of thought create a readymade framework and attempt to squeezing the nature of reality in the readymade framework which serves as a sort of Procrustian bed and thinkers do not hesitate to chop the inconvenient corners to make reality fit in with their framework. Such a method of unwarranted interference with the nature of reality to make at suit one's own theory as neither science nor philosophy It is merely a dogmatic assertion of one s own prejudice and wishing reality to squeeze into the rendymade scheme of things It is not necessary for us to repeat that such an irrational attitude will be inconsistent with true principles of metaphysics. The function of man is to understand the nature of reality not to interfere with its nature to suit his liking Judged from this point of view. the only school of thought which may be said to resemble the lains metaphysics is the Herelian doctrine of the Dialectic ' Herel's direct approach to the nature of reality is more or less analogous to the lama approach ! Hegel's Dialectic consisting of thesis, antithesis and synthesis which may be described as, identity of the opposites or the resolution of the contradictories exactly correspond to the Jama doctrine of Astinasti Vada But in other respects Hegelian idealism is quite different from the Jama metaphysics and hence we cannot afford to emphasise the similarity between the two schools beyond this one particular fact. This method of philosophy, the method of philosophical approach must be adequate and suitable to the nature to reality, which is the object of study. This general principle is observed to be true in the Jaina approach to the study of reality

[Published by the kind permission of Varmi Abhinandan Granth editor]

## ACHRYA SAMANTABHADRA AND PATLIPUTRA.

1 By-D G. Mahajan, Esqr, M.R AS, (London) Working President. C. P & Berar Jain Research Institute, YEOTMAL ]

The great Jain Acharya Samantabhadra's name has been associated with PATALIPUTRA and it has been a belief of the Scholars till late, that Acharya Samantabhadra- had visited Patliputra named PATNA at present. This belief has a basis in the following rhyme in Sanskrit in the inscription:-

> पूर्व पाटलिपुत्रमध्यनगरे भेरी मया ताडिता। पश्चानमालवसिन्धुठकविपये कांचीपुरे वैदिशे॥ प्राप्तोहं करहाटकं वहुभटं विद्योत्कटं संकटं। बादार्थी विचराम्यहं त्ररपते शाद् लविक्रीडितं।।1

- It is an inscription found at Srayanabelgola, a most famous holy place-Thirthakhetra of the Jain Religion since the Christan Era, in Mysore State, South India. This being the only one of its kind, naturally much importance is given to it. My learned friend Pandit Jugalkisor Mukatiyar2 and others, on the strength of this inscription are led to belive, that Acharya Samantabhadra visited this Pataliputra-PATNA during the travel he made in the country of the then Bharatavarsha, as refered to in the above inscription
- While on tour, of South India, on the occassion of the Indian History Congress sessions held at Madras and Annamalai University in the years 1945 and 1946 respectively, the research in the Jain culture in the ages before, I came across a town called CUDDALORE, which was then known as Patliputra and hence a doubt arose in my mind to find out whether the reference to Patliputra in the above. inscription as the place to which Acharya Samantabhadra visited is

<sup>1.</sup> Sravanabelgola inscription No. 54 old and 67 new. It is also called "Mallisen Prashasti" which was written in Sak Samvat 1050, i. e, 1100 century A. D.

<sup>2. &</sup>quot;Atmamima nsa" page 4, refered in "Swamı Samatbhadra" a Hindi book by Pandit Jugal Kisor Mukatiyar.

refered to this Pathputra, a new find or to other which is now known as Patna in Behar North India

- 3 For this one has to test the question from the following point of view —(A) Why should Acharya has gone to Pathiputra in North India and whether it was a seat of learning and centre of religious activities then in his times? Whether at all the town was in a flourishing condition as it was a capital of the Magadha in that period? No doubt that Pataliputra was a flurishing city in the times of Chandragupta Maurya, as the capital of MAGADHA Empire it lost its importance after the overthrow of the Imperial thrown of Mauran Dynasty some times in second century B C (184 B C) when Pushyamitra and his son Agnimitra the founder of the Sunga Dynasty, occupied it invading Magadha and tremendous destruction has been suffered by the capital Pataliputra and Agnimitra took his capital to Vidisha in Malva, the modern Besanagar near Bhilsa in Gwalior State. The other capital was Avanti Ujiain being at the other end of the Magadha Empire.
  - 4 Again Pataliputra was invaded by King KHARAVEL of Kaling Desh and of Harigumfa fame and complete destruction was made in the 1st century B C of the city of Patliputra, due to the severe blow at the hands of King Kharavel, when he invaded Magadha and made Agnimitra as his vassal. Thus evidently it will be proved that Pataliputra was under complete destruction and never regained its importance and magnificence glory and grandeur for ever. All these events took place before the Christian Era and since then there is nothing to the credit of Pataliputra to show that it had regained the same past days, up to the times of Acharya Samanta bhadra, which means a very long and most considerable gap of time of nearly five hundred years or so. (B) Whether it was a seat of learning at the time of the visit of Acharya? Samantabhadra s time is as far as fixed or supposed as Saka Samvat 60, i.e. 138 A. D.

<sup>3 (</sup>a) Ancient India Vol No IV, pages 113 and 114 by Dr T L Shah (b)

<sup>4</sup> Mr Levis Rise in his inscription at Sravanabelgola and preface to Karnatak Shabdanusasan Pattavali published in Bhandarkar Oriental Report 1883 84 page 320 and "Syami Samantbhadra" page 196 a Hindi Book by Pandit Jugal Kisor Mukatiyar

130

From the above discussion it is clear that as Pataliputra-was under complete destruction, it cannot be a set of learning and of importance in religious activities. Secondly why should Acharya go to Pataliputra at such length from the place in Tamilnadu when there were other more important plac s of learning, namely Kanchanpuram-Kanc'n-Canjeeveram, Madura, etc, so near from place from which Acharya came in Tamil land, the ancient Thondayamandalam. In the time of Acharya, Urayur, Kanchi, Madura, Bhadalpur, and others were big centres of learning to fulfill his object and all were in South India, full of Jain Mathas-monastaries, temple Basties and Pallies, schools, etc of the Jain religion. also presumed that Acharya might have taken Dikshya and became MUNI at Kanchipuram or near about it as it appears from the later part of the said inscription<sup>6</sup> (C) Was Acharya in a position to undertake such a long and hazardous travel, when he was suffering from a deadly disease "Bhasmakavyadhi" and hence can not be said to have undertaken such a risky travel at the cost of life, a good for nothing. From the sequence of the text of the inscription it appears probable that Acharya might have visited Pataliputra of Sourthern India-Tamilnadu, which was very near to his birth place and Dikshyasthanam etç This will be clear from following posibilities.

5. Pataliputra in Tamilnadu is made out as follows:-(A) In South India Kanchipuram or Kanchanapuram the present Canjeeveram, Madura, Urayur, Bhaddalpur, Pataliputra, Uragapur, etc were the great centres of learning, religion, retivities and debates used to take place amongst Jains, Buddhists, Saivaits, and Vaisnwaits on religious subjects "Bhaddalpur" refered in other inscriptions and

पुंगड्रोड्रे शाक्यभिक्षदेशपुरनगरे सृष्टभोजी परिवाद् ॥

वाराणस्यामभूवं शशिधरधवलः पांड्रांगस्तपस्वी ।

राजन् यस्यास्ति शक्तिः सवदतु पुरतो जैननिर्धन्यवादी ॥

<sup>&</sup>quot;Swami Samatbhadra" page No 12 by Pandit Jugal Kisor Muktiyar 5

Sravanabelgola inscription No 54 old and 67 new-as thus -कांच्यां नग्नाटकोऽहं मलमलिनतनुर्काम्बरो पांडुपिड ।

Studies in South Indian Jainism page No 30 Prof · A F. Rudolf Hearnle-Indian Antiquity Vol XXI There father 1 att. value of the Diga, bars pages 60 and 61

manuscripts was no other than Pataliputra or Pataliput, the ancient name in Tamil language was 'THIRUPADARIPULIYUR' the corrupt form of which is 'I'hiruppapuliyur the present town of CUDDALORE, the headquarter of the South Arcot Dist. of the Madras Presidency '

In my tour in the last January 46, I visited the town of Cudda lore and made survey of the most ancient sites of the old city of Pataliputra The PETTAl' is the very ancient suberb of the town. nearly two miles away There is a very old Jain idol nearly 41 ft high in Padmasan posture, placed in the premises of a private person of Mandom Village, who celebrate the function supposing it the idol of Visnu. The idol is placed on a rai ed platform under a big tree. It is coated with dark coating due to the applying oil by the villagers at the time of worship. No animal sacrifice is made before the said idol, the identity of the idol having not known by them From here a straight road goes to 'fHRIAHINDRAPURAM a very ancient site, at the foot of a hill 100 ft in height on the bank of the river Gadilam There are several ruins and relics of the old times, spread all over area of 12 lo miles of the old city of Pataliputra I here are ancient caves, temples, palaces, shrines, Mathas monastaries etc in ruins buried under earth and debries, showing their existence in the past by ol | pillars and stone out of the said ruins. The main temple of Visnu is also ancient and main shrine dates to the Pallay period and fine specimen of ancient artitecture is seen The river Gaddam that flows on the North of Thiruppapuliyur at present used to run by the South of it in olden says along with the Eastern Ghat Valley and even today we can notice the bed of the river, which is very fertile land under cultivation at present Visit to this place will quite convince a person that river was flowing on the South of the town in olden days. Some years before there was one lain Idol in the premises of the temple but it is not found now This idol was brought from the ruins in the part of the place "

<sup>8</sup> Prof A. F. Rudolf Hornel Reports on the Archaeplogical Survey of India Vol No. 1906-0.7

<sup>9</sup> Epigrafica India Vol No 6 and Vol 331

5. The environment of THIRUVEDIPURAM, the most ancient spot Pataliputra, can be verified fully and satisfactorily on the strength of the Tamil works, 10 which deal with information regarding the existence of ancient Pataliputra, in the heart of the Tamil country, from the very beginning of the Christain Era to the period of King Mahendravarman I, who was converted from Jainism to Saiva Sect at the instance of Saint Appar, who himself was a convert from Jain religion. The Visnu temple in Thiruvendipuram has a very lofty Gopuram and large Sabhamandapam, Garbhagraham, etc, about which it is said that Muni Vyagrapad worshipped Siva under the tree of "PADARI" or Padali or Patali and since then it got this name.

From Cuddalore the town of Panruti is nearly 15 miles away, which can be conveniently visited by railway train on main line. A straight road goes to THIRUVADIKAI, an ancient suberb of the city of Pataliputra, nearly 12 mile from the town of Panruti. This is a small village now a days having a most ancient temple, which originally belonged to Jain Religion. The temple is famous by the name "GUNADHAR ECCHARAM" which might have been worshipped by a great Jain Acharya GUNADHARA or GUNA-BHADRA; or the idol in the temple might have been installed by him, or the temple might have been built at his instance Besides it, can not give a sound interpretation by calling so. The temple is under utter ruins. In the Mulagraham there is Siva Lingam of a very large size, made of black granite with shining polish and Shalunka the Yonipitham below it is very beautifully and artistically carved There is also a Visnu image in sabhamandapam nearly 5½ ft. high. The original Jain Tirthankar idol which was in the Mulagraham of the temple, on the main Vedisthanam, has been thrown away and placed just out side the temple, under the Neem tree by the side of the main-road. The image is nearly 3½ ft. high in Padamasan posture. Its original pedastal and upper portion of the head and face has been damaged badly. There is no inscription and Lanchanam on the pedestal of the image, but from the artitecture it can be assigned to the Pallava time. 11

<sup>10</sup> Tamil "Periya Puranam", "Sthal Puranam", and "Thevaram Rhims"-

<sup>11</sup> South Arcot District Gazettier of the Madras Government.

At a distance of few furlongs there is a big temple named "VIRATESWARAM" It has a very lofty Gopuram in the rampart walls, inside there is a little tank and further there is main Temple of Sri Virateswaram In the compound premises there is one IAIN IMAGE in Padamasan posture without any Lanchanam and inscrip tion on the pedestal nearly as large as the JAIN IMAGE of the "GUNADHAR VICCHARAM temple and of the same type but not mutilated or damaged or obliterated, but in good condition from all points of view. This is the same temple where a famous saint Appar was converted from his original religion to Saiva Sect.1 fact this Appar who was Jain by birth became Jain Muni and was named as 'DHARMASENACHARYA, but he was very badly displeased with, due to the difference of opinion amongst the lain Sangha, to whom he was leading as a head of it, while he was on the way to visit Jain Thirthakhetra holy place named 'THIRUNA RUNKUNRAM or THIRUNARUNGONDAI' on the banks of the river Gadilam, only 40 miles from Pataliputra from where he had He returned back from the middle of his way, to this Sri Virateswaram Temple and got converted himself and accepted the new sect Saivism Afterwards he converted the said Virateswaram temple which was originally Sri Mahavir temple This Jain Mahavir temple was in the Western part of the city of Patalioutra the then known and famous "THIRUPADRIPULIYUR—Thiruppapuliyur, which is now a days 25 miles away from the present town of Cuddalore on the main spot of ancient city of Pathiputra in the above mentioned small ancient suberb village THIRUVADIKAI or THIRUVADI, on the river Gadilam the same which flows at present too near Cuddalore and it must be noted that all above refered ancient suberbs are on the banks of the river GADILAM itself

In support of the above investigation of the old sites of ancient city of PATALIPUTRA let us examine some of the ancient Tamil and other works \_ They throw light on the existence of the city of Pataliputra in Tamilnadu in the days of Acharya Samant Bhadra It is well known fact that the city of Kacchipuram was the capital of

<sup>12</sup> Tamil PERIYA PURANAM and TEVARAM RHIMES sung by

Pallava Kings, who ruled over the country of Thondaimandalam and the Telagu country upto the river Krishna. The country between two "PINARAS" was called THONDAYAMANDALAM or THONDAINADU. The Present North Arcot Dist of the Madras Presidency, was called the Sourthern "PINAR" and the part of the Nellore District and the Eastern Ghats were called the Southern "PINAR". This country was divided into so many "NADUS" and each "NADU" in many "KOTTAMS". This was the land which produced many great men and personalities, such as Pandits, Scholars, Munis, 'Yatis, Logicions, Philosophers, administraters. Naiyaiks, Vedantis and verious religions and sects that existed in the country. 13 Almost the whole Tamil literature is full of work of merit in literary field and civic life of the country-THONDAYA-MANDALAM and thus Kanchipuram was one of the big centre of learning in the north of the country, with PATALIPUTRA in the centre and Madura in the sourthern part of the TAMILANADU.14

It is quite clear from the Tamil works 15 that Pataliputra as was a very large and flurishing city, equally famous as the Pataliputra the capital of Magadha, in the times of Chandragupta Maurya. The city was spread far and wide, nearly 15 miles. This ancient Pataliputra is mostly described in almost all the Tamil works and literature as the city of "THIRUPADARIPULIYUR"-Thiruppapuliyur. Now let us see how for Thiruppapuliyur means a city of Pataliputia. The city was called after a tree "PADARI" in Tamil, while Puliyur means a tiger village (i. e Puli-a tiger and Ur or Or-a place) Puliyur is the suffix given to those places-villages, towns, cities etc, where Muni Vyagrapad (Muni having a tiger like legs with lower body and above a human body) worshipped Siva Lingam under the tree "PADARI". The pecularity of this tree PADARI is said that it bears only flowers and no fruits, the leaves and flowers have got the value of disinfecting and hence it is used in Homas of the Saivaits, as combination of Vibhuties, i. e sacred ashes.

<sup>13.</sup> Rao Bahadur Prof: A. Chakravarti, M. A. Madras,—his Historical Preface to "THIRUVALLUVAR KURAL" translated in English.

<sup>14,</sup> South Arcot District Gazettier of Madras Province

<sup>15</sup> Tamil "Patalipur Puranam" manuscript No 1136/5.

<sup>16.</sup> Tamil "Puliyur Puranam" in Sanskrit language

tree Padan is also called as PADALI or PATALI in Sanskrit and the place as "PATALIPUR or PATALIPUTRA and the forest round about the place is called "PATALIVANA or as given in Sanskrit Such type of discription has been found in almost all the Tamil works and literatures 17(4)

Also we learn from Poranas<sup>1 7(8)</sup> in Tamil and other works very fine description of this Pataliputra written at different times by the different writers. While giving account of Patalitanam, which was round about the city of Pataliputra in those days through which the famous river GADILAM was flowing near the city it is said that the Patalivanam was the abode of the Great Munis and Yatis, Rishis for centuries. We get even today a great number of Sama dhisthanams or the NISHADHIS of the ancient times with the prehistorical burial grounds spread throughout the PATALIVANAM area <sup>18</sup>

The existence of the city of Pataliputra is also supported by the Archiaeological finds such as inscriptions and other material found in excavation made by the Government Amongst which are found two inscriptions from the ruined ancient temples at Pataliputra. Out of which one was in the Garbhagraham of the said temple. This inscription gives two stanzas about the description of the temple, which begins with "TALAITYA THIRUPADARIPULIYUR and states that the temple in the town of Patali of thick foliage has been founded for the diety named "KADAINYALAI MAHADEVA etc. Thus it is clear that THIRU' in Tamil meens SR!" in Sanskrit Puli in Tamil means a form of tiger like and Ur in Tamil means a "PURA in Sans'rit. In short it gives complete reference to the existence of the ancient Pataliputra.

<sup>17 (</sup>a) Tamil 'Panjatakachal Mahatam Mass No 11303

<sup>(</sup>b) Tamil "Kanchi Puranam all manuscripts from the Maharaja Sarafoji Bhonsala Sarasyati Mahal Library at Tanjore City South India

<sup>18</sup> Tamil work Thirupadanpuliyur kalambakam" a work verified Structive Directory by Mr Tukapiat Tewar

<sup>19</sup> Tamit "Penyapuranam" part II page 52 under the heading as Tiru puliyur" and Tirupunyuratam" or 'Tiruviuttam" both manuscripts in the above Tanjore Library

Even the Government records also give us the information that throw sufficient light over the existence of the ancient Pataliputra in South India, as described up till now in the above paras. It says thus" In Cuddalore which is the old THIRUPADARIPULIYUR. there is the big temple honoured by the songs of Siva Saints. There is the CHOLA inscription in the temple. It appears that during the times of Appar, the JAIN TEMPLE in this place was dimolished and a Temple of Siva called "GUNAPATISWARAM" was built by Mahendravarman<sup>20</sup> at THIRUVADIHAI, on the river Gadilam. Further we get reference in the publications that Pataliputra was being called also as "PALIBOTRA"21 which was destroyed by the river that was flowing by. near the town in the middle of the 8th century A D. Besides the distruction made by the nature-river etc of the old city of Pataliputra, it was more the scene of dreadful and tremendous distruction made by the Kind Mahendravarman I of Madura and Saint Appar, the new converts to Saiva Sect, and jointly began to give such a crushing blow to Jain religion that it was absolutely rooted out from the land of Tamil, by converting the Jams and their associations and possessions and ultimate result was no ancient Jain temples-Bastis or Pallis, Mathas-monastaris, Chaityas, Caves. Caverns, Holy places, Jain Idols and images carved on the Jain temple pillars, Mahamandapams, etc, remained safe but completely distroyed, which can be seen by any layman with his nacked eyes clearly, even this day bright light. It is said that thousands of Jams had to sacrifice to save their most valuable religion with all its possessions and associations from the hands of these new converts.

In the vicinity of this ancient Pataliputra there are good many ancient Jain places still in existence, such as Thirunarunkundram, Thirukkoilur, Devanur, Tondur, Perumdur, etc. In some of the villages round about them there are many ancient Jain Samadhisthanam NISHADHIS and as such a tradition is that nearly 6000

<sup>20. &</sup>quot;District History of South Arcot" by Mr. P. V Jagadisha Ayya of the Archaeological Survey of India, page No 35

<sup>21 (</sup>a) Mr Apte's Dictionary page 1046 and "Clasical Account of India.

Mr. Nundalal Day, MAB.L.

MUNIS Samadhisthanams or Nishadhis are at THIRUVANNA-MALAI and THIRUKKOILUR, in South Arcot District. No doubt that there are prehistorical burial grounds spread all over the part in great number as compared to any other place in Tamilaadu. There are also ancient natural caverns and caves still in delapidated conditions at KALARAYAN HILLS. This district specially was a great centre of the Jain and their religion quite at zenith from the very beginning of the Christian Era, upto the times of King Mahendra varman 1 (6th Cent. A. D.)<sup>22</sup>

From the above discussion the following facts are clear -

(1) Pataliputra—the present Patna was at zenith and important place in the 2nd century A D when Acharya Samantabhadra is said to have lived (2) Acharya Samantabhadra might have visited Pataliputra in Tamil land the ancient Thondaimandalam South India, which is associated with other cities when Jain Religion and culture has attended the highest degree of importance

Therefore I have made an attempt to show in my humble way, I have nothing to \$13 about other scholars who also must have based their ideas about Pataliputra Patna, on some other records I have given this only with a view that the scholars may again try to find the truth in the light of observations made by me on the subject matter.

<sup>22 (</sup>a) Gazettier of the South Arcot District and archaeological reports of the Southern circle Survey Office Madras

<sup>(</sup>b) Rao Bahadur Prof A Chakravani M A - preface to Thiruvalluvar Lural English Translation

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- १ 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' हिन्दी पाएमासिक पत्र है, जा वर्ष में दो बार प्रकाशित होता है।
- र 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देश के लिये ३) श्रौर विदेश के लिये ३॥) है, जो पेशगी ज़िया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा रहेगी।
- ३ इसमें केवन साहित्य-संबन्धी या अन्य मद्र विज्ञापन ही प्रकरानार्थ स्त्रीकृत होंगे। प्रवन्धक 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' आरा को पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं; मनीआईर के रूपये मी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त श्रारा को देनी चाहिये | ५ प्रकाशित होने की तारीख़ से दो सप्ताह के मीतर यदि 'मास्कर' प्राप्त न हो, तो इसकी
- सूचना शीघ्र कार्यात्तय को देनी चाहिये। ६ इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अवीचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोत, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्त्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दशैन प्रसृति
  - से खंबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा। लेख, टिप्पणी, समाजीवना त्रादि सभी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में निखकर सम्पदिक
  - 'जैन-सिद्धान्त-मान्कर' श्रारा के पते से श्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से श्राने चाहिये।
- ८ किसो लेख टिप्पणी छादि को पूर्णन छथवा अंशनः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकों को होगा।
- ९ अस्वीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नही लौटाये जाते।
- १० ममालोचनार्ध प्रत्येक पुग्नक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्य-माम्कर' कार्योलय आरा के पते से ही भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्त-निखित सङ्जन हैं जो अवैनिनक रूप से केवन जैनधर्म की उन्नति और उत्थान के अमिप्राय से कार्य्य करते हैं ──

प्रोफेसर ए एन. उपाध्ये, एम ए डी लिट् प्रो० गो० खुशाल जैन एम० ए०, साहित्याचार्य बाबू कामता प्रसाद, एम खार ए एस पं० नेमिचन्द्र शास्त्री, ज्योतिषाचार्य, साहित्यस्त्र

PRINTED BY D K JAIN SHREE SARASWATI PRINTING WORKS, LTD

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग १५

क्रिशा र

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol XIV

No 2

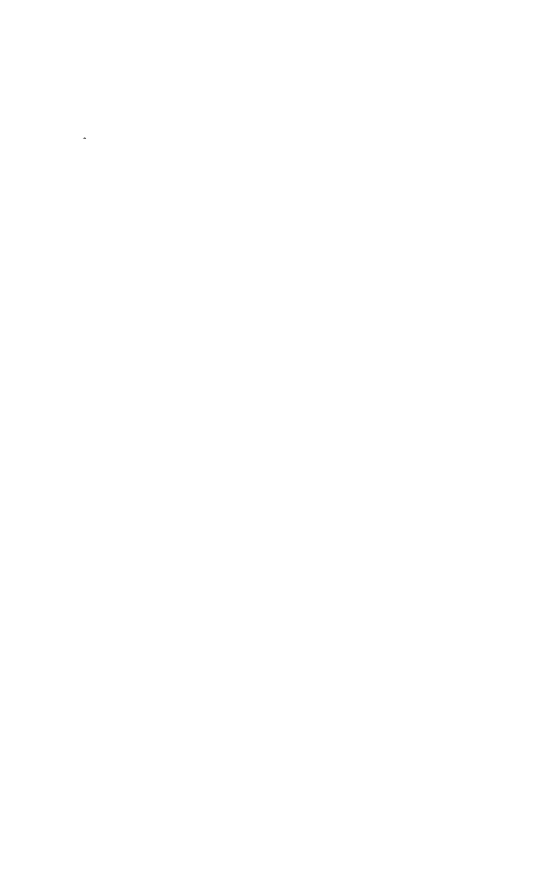
#### Edited ly

Prof. A. N. Upadhya, M. A. D. Litt. Prof. C. Khushal Jain. M. A. Sahityacharya B. Kamata Prasad Jain. M.R. A.S., D.L. Pt. Nemi Chandra Jain Shastri. Jyotishacharya

Pobli hed at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAIN SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH BIHAR INDIA

Iniard Ita 3

Foreign 42. 8d IANUARY, 1949 Sinkle Copy Re 178



# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन पुरातत्त्व-मम्यन्धी पाण्मासिक पत्र

भ्रोग ६४

जनवरी १८४६

किरण २

#### सम्पादक

ग्रेफ्सर ए० एन० उपाध्य एम ए , डी खिट् श्रफ्तर गो० सुप्ताल जैन एम ए , साहित्याचार्य नायु नामता श्रमाद जैन, एम ध्यार ए एम , डी एल एं० निचन्न जैन माम्मी, ज्योतिपाचार्य साहित्यस्टा

बैन सिद्धान्त भरन धारा-द्वारा प्रशक्ति

# विषय-सूचा

| १        | चीनदेश श्रौर जैनधर्म-[श्रीयुत वा० कामता प्रसाट जैन, एम० श्रार० ए०     |     |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
|          | एस०, डी० एत्०                                                         | ૭રૂ |
| २        | जैनकला—[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                               | =0  |
| ३        | वृत्तचेत्र का गणित-जैन तथा जैनेतर श्राचार्यों के सिद्धान्त            |     |
|          | —[श्रीयुत राजेश्वरीदृत्त मिश्र एम० ए०                                 | १०५ |
| 8        | जैन ज्योतिष का महत्वपूर्ण ग्रन्थ—[श्रीयुत वा० ऋगरचन्द नाहटा           | ११२ |
| ¥        | किलङ्काधिपति खारवेल—[श्रीयुत प्रो० गो० खुशालजैन एम० ए०,               |     |
|          | साहित्याचार्य                                                         | ११७ |
| દ્દ      | सोमदेवसूरि का ऋाथिक दृष्टिकोगा—[श्रीयुत प्रो० रमेशचन्द्र एम० ए०       | १२४ |
| ું છ     | विविध विषय—(१) मथुरा से प्राप्त श्रम्बिका की एक नवीन मूर्त्ति         |     |
|          | —श्रीकृष्ण्दत्त वाजपेयी एम० ए०                                        | १३२ |
|          | (२) वादीभ सिंह सूरि की ऋपूर्व कृति-स्याद्वादसिद्धि                    |     |
|          | —[श्रीयुत पं० द्रवारीलाल न्यायाचार्य .                                | १३३ |
|          | (३) कवि जोधराज गोदीका विरचित–सम्यत्त्व कौर्र्टा                       |     |
|          | —[श्रीयुत प्ं नेमिचन्द्र शास्त्री .                                   | १३४ |
|          | (४) उड़ीसा के गजेटियर में जैन उल्लेख                                  | १३५ |
| <b>E</b> | साहित्य समालोचना—(१, श्री स्वर्णाचल महात्म्यम् (नंग श्रनंग कुमारों का |     |
|          | ु पुण्य चरित) ,                                                       | १३७ |
|          | (२) त्रात्मावलोकन                                                     | १३७ |
|          | (३) स्तोलत्रयी सार्थ '                                                | १३⊏ |
|          | (४) युगप्रधान श्री जिनदत्तसूरि ्र                                     | १३⊏ |
|          | (५) श्री भावारिवारेगापादपूर्त्योदिस्तोलसंग्रह                         | १३६ |
|          | -(६) चतुर्विशति जिनेन्द्र स्तवनानि                                    | १३८ |
|          | (৩) श्री चतुर्विशति जिन-स्तुति                                        | १३९ |
|          | (८) बाहुबली (राष्ट्रीय काव्य)                                         | १४० |
|          | —[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री 🐍                                   |     |



## जैनपुरातत्त्र और इतिहास विषयक पाण्मासिक पत्र

माग १५ 🕽 जनवरी १९७९ । माप, घोर नि० स० २४७५

किरण २

## चीनदेश और जैनधर्म

[ ने०-श्रीयुत था॰ पामता प्रसाद जैन एम॰ खार० ए० एस॰, टी० एन० ]

"The cultural relationship between China and India has an extra remote origin. So remote that it is b-yond our comprehension."—

Dr Tat Cht-Tao t

चीनदेश के प्रकारत परिवन तार वारिष नाउ का कथा है कि चीन छोर गारतार्थ का मांस्ट्रतिक सम्बाध शतीय मानीन है — इनना मानीन कि उसका खनुमान लगाना कठिन है। उठि माठ का यह कथन निमादेत बम्बुस्थित का बोतक है। जैनशाओं में हमें चीन देशका उत्तेम कर्ममृति य खादिकान में मठ अपभित्र के समय में ही मिनता है। तर चीनदेश को मगुना खनार्थ त्यों की कोरि में को गयो था। खोर पुमणुकार करते हैं कि भठ खरमदेव ने पुनो का गाम है। खेर निमान है। तर चीनदेश को मगुना खनार्थ त्यों की कोरि में को गयो था। खोर पुमणुकार करते हैं कि भठ खरमदेव ने पुनो का गाम है। खेरना प्रथम उनक शामनाधिका में रही के का गाम प्रमिद्ध में खाये थे, उनमें चीन चौंग महानीन देश भी थे। यह निज्यत है कि सुमश्कन चानप्य रहते थे। चीनानीम

<sup>1</sup> On Cul ural Relations Between India & China by Tai Chi Tao p 1

मर्त स्वाकरण नृप्य (स्वे८)-देशायाइ मंत्रकाच—ए० ३४ ( मयहरा, चीच खावित , )

कासिपयन भील के दिल्ला से जाकर के चीन में बसे बताये जाते है। पुरातत्त्विवदों का मत है कि वे मिलीयवंशोद्भत ही संभवतः है। उनकी शरीर श्राकृति श्रीर श्रवयव श्रायंजाति से सम्पूर्ण भिन्न है। वह मङ्गोलीयश्रेणि भुक्त है। फोही चीन के प्रथमाधीश्वर श्रनुमान किये जाते है, जिन्होंने चीनीभाषा बनायी श्रीर राज्य में विवाह, सङ्गीतशास्त्र, वेशभूषादि के नियम प्रचलित किये श्रीर उन्हें लिपिबद्ध किया। वह चीनी वर्णमाला के श्रादि सण्टा थे'। इस इतिवृत्त से जैनों का यह कहना कि चीन मूलतः श्रनार्थ देश था, उचित उहरता है। जैनों को चीन का पता उस समय से था जबिक वहाँ के श्रादिनिवासी सभ्य श्रीर सुसंस्कृत नहीं थे। किन्तु जैनों का सीधा सम्पर्क चीनवासियों से कब हुआ श्रीर जैनधर्म कभी वहाँ पहुँचा या नहीं ? यह प्रश्न विचारणीय हैं।

डॉ० बुल्हर को भी अपने अध्ययन में यह राक्का हुई थी कि क्या जैनधर्म चीन में कभी पहुँचा था । डॉ० वेबरने जैन ज्योतिष शास्त्रोंका अध्ययन करते हुए उसका साहस्य चीनी-मान्यता से पाया था। इसपर उन्होंने यही अनुमान निर्धारित किया था कि जैनों से चीनवासियोंने ज्योतिष विद्या ली थी । चीनी हमारी तरह ही बारह राशियाँ और दस दिक्पालादि मानते थे । जैन चिन्ह स्वस्तिका भी चीनों को मान्य है, जो भारत से वहाँ पहुँचा है । इसके अतिरक्त चीनदेश के प्राचीन धर्म तावइज़्म (Tavism) की शिल्वा बिल्कुल जैनधर्म के अनुरूप है। जैन विद्वान् श्रीचम्पतरायजी विद्यावारिध ने तो लिखा है कि "तावमत यथार्थ भावकी अपेक्वा जैनधर्म की शिल्वा का ही खुलासा है।" वावमत की स्थापना म० महावीर के समय अर्थात् ईस्वी पूर्व छठी शताब्दि के लगभग लावट्जे (Lao-tze) नामक तत्त्ववेत्ताने की थी। 'ताव' शब्द का अर्थ जीवन है, जो अनादिनिधन है। इस शाश्वत जीवन को प्राप्त करना मानव का ध्येय है। तावमत के रहस्यमय अन्थ 'ताव-तेह-चिक्क' (Tao-Teh-Ching) में लिखा है कि—

"जितना ही विशेष दूर कोई मनुष्य अपनी सत्ता (जीवन-आत्मा) से बाहर जाता है, उतना ही कम वह अपने को जानता है।" (से० बु० ई०, मा० ३६ पु० ८६)

४ हिन्दी विश्वकोप, (कलकत्ता) मा० ६ एष्ठ ४१७

<sup>5 &</sup>quot;I do not know. if Jamism flourished in China —Buhler जैनधर्म का महत्व

<sup>6 &</sup>quot;...The Chinese must be regarded as the borrowers, through the medium of Buddhism, with which Jainism was frequently confused by the Chinese."

—Dr Weber, nd. Ant, XXI., p. 15.

<sup>• &#</sup>x27;हिन्दी निरवकीय, भाठ ६ ए० ४२७

म रासमाना, ५० ४२

है असहसत संगम पु० ३१५

यह शिक्षा विरुद्धन जैन के अनुरूप है। एक जैनी प्रतिदिन वास सम्यय में न जाने की भावना निम्न राज्दों में भाता है—

"न सन्ति बाह्या मम केचनार्था.

भवामि तैपा न कदाचनाहम् !

इत्य त्रिनिश्चित्य विम्रुच्य वाद्य,

स्वस्य सदा त्व भव्र भद्र मुत्त्यै॥ २४ ॥"---सामाविकपाठ

श्रागे उमी चीनी पुम्तक में कहा है कि—

"वह मंत्रुप्य जिसकी जात (व्यक्तित्त) में ताव (शाश्वत जीवन) के ग्रुण विशेषस्य में हैं, एक बालक के सदश होता हैं। त्रिपेले कीडे उसकी डक नहीं मारते। कृर पशु उसकी नहीं पकड़ते। शिकारी पत्ती उसकी नहीं खाते।'' (पूर्व ए० ६६)

ै जैनवर्म में विश्वत जीवन की तीन श्रवस्थाओं बहिरात्मा, श्रवसारमा श्रीर परमारमा म से उपर्यु क वर्षोन का साहरय श्रन्तसारमा से है । श्रन्तसारम दशाको प्राप्त मानव समरसो होनेके कारण विश्ववेम का पुतना होता है । द्वेत, होह श्रीर दु ब उसके पाम नहीं फरकने । वही

परमात्मरूप को जानकर परमात्म दशाको प्राप्त होना है। तीनीमन में भी यही कहा गणा है— "मनुष्य श्रपनी मानसिक शक्तियों की पूर्णरूप से कामम लाक्तर श्रपने स्वमावकी समभ्क जाता हैं श्रीर जब वह श्रपने स्वमाबको समभ्क जाता हैं ती

वह परमातमा की समक्त जाता है ।» र जैनसाधक नित्यपति यही भावना भाता है । यह 'सामायिक्याठ' में कहता है—

'श्रातमानमात्मन्यविलोक्यमान—

— स्त्व दर्शनज्ञानमयो विशुद्धः ।

एकाप्रवित्त यसु यत्र तत्र,

स्थितोपि साधुर्लमते समाधिम् ॥ २५ ॥

रात-पप्त नामक चीनी विद्वान् उस परमात्मा को हृदय में विराजमान बननाते हैं। षद निवते हैं—

"आकारा शान्त है। कोई शब्द नहीं होते हैं। तब परमात्मा कहाँ मिलेगा ? दुरस्य ज्याप्त आकारा में उसरी खोज मत करो, वह स्वय मनुष्य के हृदय में निराजमान है।"

१---२ समहमत संगम ४० ३३० ३३१

हृदय में विराजमान इस प्रमात्माको पात करना ही चीनी मुमुन्तु का ध्येय है ।' जैन साधक का ध्येय भी तो यही है ! परमात्मदशाके महत्व को पकट करनेवाले चीनी तत्त्ववेचा के निम्नलिखित वाक्य वड़े ही मार्मिक श्रीर श्रध्यात्मरस से पूर्ण है—

"प्रत्येक मनुष्य जो वाह्य वस्तुओं में विशेषरूपेण लिप्त रहता है (अर्थात् उनसे मोह करता है) वह अन्तरंग में निर्धन होता है।" (दी म्यूजिंग्स ऑव ए चाईनीज मिस्टिक—ए० १००)

"यदि तुम मानसिक पूर्णता की प्राप्ति में दत्तचित्त हो जाओ तो पुएय श्रीर पाप सत्ताहीन हो जावें। यदि जिह्वा अपने प्राकृतिक नियम के आधीन हो जावे तो उसको लाभ और हानिका भान न होगा।"

(तावइस्ट टीचिंग, पृ० ४७)

"शरीर से छुटकाग पाने के लिये केवल एक ही मार्ग है, जो मनसे कपायों का निकाल डालना है।" (Ibid, p-42)

"महात्मा पुरुष सर्वोत्तम विजयो है।"(SBE. xxxix. p 385)

"वह मनुष्य जिनमें उत्कृष्ट गुण पाये जाते हैं प्रकाशपर अवस्थित होकर ऊपर चढ़ जाते हैं। उनके शरीर के बन्धन नष्ट हो जाते हैं।" (lbid, 324)

"ध्येय की प्राप्ति का अर्थ पूर्ण आनन्द है।... आजकल ध्येय प्राप्तिका मान गाड़ियों और छत्र की सिद्धि से हैं। परन्तु गाड़ियों और छत्रका प्रभाव श्रारीरपर पड़ता है। उनका कोई सम्बन्ध हमारे स्वरूप से, जैसा वह वास्तव में हैं, नहीं है। जब ये वस्तुएँ प्राप्त हो जाती हैं तो वह अन्य समय के लिये होती हैं। चिणक होनेके कारण उनका आना जाना रुक नहीं सकता है।...... अतः वह मनुष्य जो सांसारिक वस्तुओं के पीछे अपने आपको भूल जाते हैं और पौद्गलिक वस्तुओं के ध्यानमें अपने असली स्वरूपको गंवा देते हैं। उनकी वाबत कहना पड़ता है कि वे ऐसे मनुष्य हैं जो प्रत्येक कार्य को उल्टा करते हैं। '(Ibid pp 372-37

ठीक इस प्रकार के धर्म-वाक्य जैनशास्त्रों में हमको पद-पद पर मिलते है,। उदाहरण रूपमें कतिपय निम्न प्रकार हैं—

ममपुत्तं मम भज्जा मम धगाधएगोत्ति तिन्वकंखाए । चइऊगा धम्मबुद्धि पच्छा परपडदि दीहसंसारे ॥" (बारहत्राणुवेक्खा) भावार्थ— बाख जगत के मोहराचन में फैंमे रहने के कारण कि यह मेरा पुत्र है, मेरी भार्या है, मेरा धनपान्य है और घर्मबुद्धि को छोड़ देनेमे मानव दीर्ष ससार में पड़ता है !

"जेण णिरजणि मणु घरिउ विसयमसायहि जतु ।

मोक्सह कारणु एत्तहउ अवरड ततु स मतु ।।" (पाहुडदोहा) शर्थ--"विषयकपायों में जाते हुए मनको जिसने निरजन में रोक लिया तो रारीर से मुक्त होनें--मोल्पानेका कारण इतना ही है। श्रीर कोई तत्र है न मत्र !"

'पाउनि श्रप्पहिं परिखवइ कम्मह ताम करेड ।

परमिखरजयु जाम य वि शिम्मलु होइ मुखेइ ॥'—पाहुडदोहा श्रर्थ—'पार्षम श्रात्मा में तभीतक परिणाम होता है श्रीर तभीतक कमवाथ होता है,

जबतक, निमल होकर, परमनिरजनोंको नहीं जान लेना !"

'जोइय जोए लइयइग्र जइ धधइ ग्र पद्मीस ।

देहबुडिल्ली परिखियइ तुहु तेमइ अच्छेसि ॥"

श्चर्य- 'हे जोगी! जोग लेकर यति तू फिर ध्ये में नहीं पड़ेगा तो इस देहरूपी कुटिया का नव हो जायगा श्वीर तू अत्तय (परमात्मा) हो जायगा।"

"यरि जिय जिस्पारि मसु ठाहि विसयकसाय चएहि। सिद्धि महापुरि पडसरहि दुवसह पासिउ देहि॥"

ाताद्ध महाशुर पडसराह दुरसह पायि एरहार' श्रर्थ—रे जीव, जिननर में माको स्थिर कर, विषय कपाय को छोड़, सिद्धिमहापुरी में भवेश कर श्रीर दुलों को पानी दे !''

> "तोडिवि सपल वियप्पडा श्रप्पड मणु वि घरेहि। सोक्खु शिरतरु तहिं लहि लहु ससारु तरेह।।"

श्रर्थ—''समस्त विकर्षों को तोड़कर श्रास्मा में मनको घारण कर वहीं तुम्मे निरातर सुख मिलेगा श्रीर तू शीघ ससार को तर जायगा।''

> ''जे पज्जयेसु खिरदा जीवा परसमयिम ति खिहिट्टा । श्रादमहानम्मि ठिदा ते समसमया सुखेदन्वा ॥"

भागार्थ—जो जीव पर्ध्यायों में मोड़ी हो रहे हैं—ससाग वस्तुश्रीके रागद्वेष में फँसे हुए हैं, वे बाहर के पराये मतके श्रनुयायी हैं श्रीर जो स्वात्मा क स्वभाग में लीन हैं, वे श्रपने—श्रात्मपर्म के माननेवाले हैं।

> "तिसिद व भुक्तिपट वा दुहिद दहूण जो हि दुहिदमणी। पडिवज्नदि त किनया तस्सेसा होदि खाणुकेला।।"

भावार्थ—जिसके हृदय में भूखे, प्यासे श्रीर दुखीको देखकर पीड़ा उत्पन्न होती है श्रीर उन्हें वह करुणा से श्रापनाता है, वह मानव ही श्रानुकम्पावाला है।

ं इस प्रकार पाठक देखेगें कि प्राचीन चीनीधर्म ऋौर जैनधर्म के सिद्धान्तों में परस्पर कितनी एकता है ! दोनोंके सिद्धान्त श्रीर उपदेश एक समान हैं। क्या यह संभव नहीं है कि तीर्थद्भर महावीर की पवित्र वाणी का प्रसार ही लावत्जे द्वारा चीनमें किया गया हो ? श्रतः कहना होगा कि चीनीवासी जैनधर्म श्रीर श्रिहिंसासिद्धान्त से सर्वथा श्रनभिज्ञ नहीं , थे। संभव है कि बौद्धधर्म के साथ श्रथवा उससे पहले ही जैनधर्म वहाँ पहुँचा हो। शासीय साची तो यही वताती है । चीनके पाचीन स्थानों श्रौर कीर्तियों का सूदम श्रवलोकन जैनदृष्टि से किया जावे तो संभव है कि जैनोंके श्रास्तित्व का कुछ पता वहन चले। श्री एन० सी० मेहताने वताया था कि चाइनीज़ तुर्किस्तान की गुफाओं में नग्न साधुत्रों के चित्र वने हुए मिले है, जो संभवतः जैन थे'। कुछ प्राचीन मूर्तियाँ भी वहाँ पर ऐसी है, जो यद्यपि म० बुद्धकी मूर्तिके रूपमें पूजी जाती हैं; किन्तु उनकी श्राकृति जिनपतिमा सदश है । वैसे चीनी भाषाके त्रिपिटक एवं अन्य शास्त्रोंमें जैनोंका उल्लेख मिलता है। डॉ॰ दुक्तीका कथन है कि उनमें जैनोंका उल्लेख मुख्यतः 'निर्मन्थ' नाम से श्रीर गीगातः 'श्रचेलक' रूपमें हुआ है। उनको 'ज्ञातिपुत्र' अथवा 'ज्ञातृपुत्र' श्रमणों से भिन्न निर्दिष्ट किया है'। ज्ञातृपुत्रोंको पो० टुक्की सा० श्राजीविक श्रनुमान करते हैं; परन्तु हमें भूल न जाना चाहिये कि भ० महावीर स्वयं 'ज्ञातृपुत्र' कहलाते थे श्रौर श्रनेकान्तमत—श्रस्ति नास्त्यादिरूप स्याद्वादके उपदेष्टा थे। चीनीशास्त्र ज्ञातृपुत्र श्रमणों को 'त्रानुभय-सिद्धान्त' का प्रतिपादक घोषित करते है। हमारा त्र्यनुमान है कि चीनी साहित्य में भ० महावीर ज्ञातृपुत्र से पहलेके जैनश्रमणों का उल्लेख निर्मन्य श्रथवा श्रचेलक श्रमण रूपमें किया गया है श्रीर भ० महावीर के श्रमण् उनकी श्रपेत्ता ज्ञातृपुत्र-श्रमण् कहे गये हैं।

त्रार्यदेव के 'षटशास्त्र' में निर्प्रन्थ श्रमणों के श्रासदेव ऋषभ कहे गये है श्रीर उसमें निर्प्रन्थ श्रमणों की कठिन तपस्या का विशेष उल्लेख किया गया है। चीनी टीकाकार कि— त्साग ने उसकी विवेचना करते हुए निर्प्रन्थ मर्तपर विशेष प्रकाश डाला है। चीनी भाषामें संस्कृत से श्रनुवादित हुश्रा 'उपयहृदय' नामक एक न्याययन्थ उपलब्ध है। उसमें निर्प्रन्थ (जैन-सिद्धान्त) का निरूपण हुश्रा है। जैनों के नव-तृत्वों में निर्जरा को छोड़कर केवल

<sup>1</sup> An Introduction to Indian Art

र मध्यचीन में नानिका से २० मील दूर श्रविध्यत 'सहस्र बुद्ध' नामक मठ में जो २४ फीट ऊँची बुद्ध मृत्ति (पद्मासन) विराजमान है, वह बिह्कु जा जिन गृतिमा भासती है। भाजक च उसे , खीवर उदा रक्सा है। फिर उसकी ध्यान सुद्दा श्रीर श्रासन जैन के समान है। ता० १८ खुजाई १८ की 'इंडिया' में चित्र है। यह १५०० वर्ष प्राचीन है।

 <sup>&</sup>quot;वीर" महाबीर जयन्ती विशेषांक, वर्ष ४ ए० १११-११६

श्राठ (१) जीव, (२) श्रजीव, (३) पाप, (४) पुराय, (५) श्रालव, (६) सवर, (७) वय, (৮) मोद्म बताये हैं। पाँचों ज्ञानों का निर्देश श्रलनचा ठोक से किया गया। श्राठ कर्मोंका उदलेख छ श्रावरणों के नामसे निम्नयकार किया है—

(१) दर्शनावरस्म, (२) वेदतीय, (६) मोहतीय, (६) श्राप्त, (५) गोत्र, (६) नाम | इनमें ज्ञानावरस्मीय श्रीर श्रान्तराय के। चीनी क्षेत्रक मृत गया है। क्रोध, मान. लोम. माया—

इस प्रकार चार कपाय भी गिताये गये हैं। चीनी साहित्यमें श्रीर भी बहुत से जैन सम्बन्धी उल्लेख मो॰ दुवी की भित्ते हैं, जिसपर वह एक लेख लिखनेपाले थे'। साराग्रत चीनीमाण के साहित्यमें जैनीके उल्लेख भिताना इस मातका प्रमाण है कि चीनीलोग जैनवर्म से परिचित थे।

नैनसाहित्य में आगे जो थोड़े से उल्जेल हमें मिले हैं उनसे स्पष्ट है कि जैनियों का

सम्पर्क चीनदेश से माचीनकाल से हैं । जैन व्यापारीगण समुद्द द्वारा जिन ह्वीमें से क्यापार करते थे उनमें चीन देशका भी नाम मिलता हैं। 'राजुल्लयमाहास्या में जैन सेठ जावड़ के चिरंत में लिखा है कि उसके जहाज़ भोट, महाचीन और चीनको गये थे । फिर वह सुवर्णद्वीप पहुचा था। चीनदेश की वस्तुओं में चीन पट, एक विशेष प्रकार का वस्त्र और घवल (कपूर) जैनोंम विशेष मचलित थे । जिस प्रकार आजकल चाइना सिट्फ प्रसिद्ध है, वैसे ही उस प्राचीन कालमें चीन पट प्रसिद्ध था और वह एक खास रगका वनता था, यही कारण है कि प्रसिद्ध राजवातिक कालो उनके रगके अनुरूप एक प्रिशेष पवतका राग तिर्द्धिका था। ''चीनपहर वां वाचयम प्राथम पर्यं के वने हुए रेशमी कपडोंकान्सा वर्णां पर्यं का है, श्रीमान परिहत्वप्त वाचयम प्राथम वाच्या वार्य ने तिर्देश करने ली कृषा की प्राचका है। श्रीमान परिहत्वपत्र माणिययचन्द्रजी न्यायाचार्य ने निर्देश करने की कृषा की शिवा का प्रकार का विश्व ही श्री से होता हो। ''चीनका सुका धा थीवरोप का उल्लेख किया है, जो कीवां की श्रीष्ठ विस्व होता है। ''चीनका का करा) [काकिया करा का उपलिशानियानाण १। २४४) समन है कि

१ वीर<sup>9</sup> महाबीर अयाती विशेषांक वर्ष ४ प्र० ३४४ ३४६

<sup>2 &#</sup>x27;gāvada sent ships to Bhota Mahāchina and china
—Burgess Satrunjaya Mahātmyan (Bombay) p 30

३ राजवासिक १० ४०, रवे॰ एडद् सारण (शाइवहंन) में इनका नाम 'बीखांसुय' किए। है। 'नावकुनार चरिव' (शाहाह) भवत नाम से चीनीकरूर का उसे छ है। 'धवत' चीनी करूर का अवस्तास है। पण —

<sup>&#</sup>x27;च नकरधोनकर्षुर कृत्रियो घवल पटु । मेधमारस्तुगारस्य द्वीतकर्ष् रस स्पृत ॥'' मुनिसूध । काच्य सर्गे ६ में कर्ष् के उपयोगका उदस्त्रस है।

 <sup>&</sup>quot;चीनरज्ञचणस्तृत्तरीवपढ जैरक्न पुरा निर्मिष्ठं।" वसुविन्दु प्रतिष्ठापाठ खडीक प्र० प्रश्

यह शब्द चीनदेश के चावल के लिये प्रयुक्त हुआ हो। सारांश यह कि चीनदेशकी वस्तुओं का ज्ञान जैनियोंको था—वे उनको अपने दैनिक व्यवहार में लाते थे।

पाचीनकाल में भारतवासी चीनदेशको स्वर्गलोक श्रोर इन्द्रको वहाँ का शासक मानते थे। भारतवासी मनुकी संतान होनेके कारण मानव श्रथवा मनुष्य कहलाते थे। विद्वानोंका मत है कि इन भारतीय मनुष्यों का संघर्ष देवताओं श्रोर दैत्यों से चला करता था। भारतीय मानव प्रायः देवतात्रोंके साथ रहा करते थे। दैत्यों के लिये देवतात्रोंके देशको विजय करना सुगम न था। जब कभी भारतीय छार्थ देवतार्छोंकी सहायता करने गये तो वे हिमालय पर्वतको पार करके वहाँ पहुंचे थे। सचमुच देवताओं का देश चीन ही था। श्रजु नने हिमालय में तपस्या करके इन्द्रराज से दिन्य श्रस्त प्राप्त किया था। देवलोककी गणना वर्जित देशों में की गयी है- चीन भी ऐसा ही देश समभा गया है। देवतात्रींकी तरह चीनी भी अपने सौन्दर्य के लिये प्रसिद्ध हैं । चीनी स्वयं अपने देश और राज्य को 'स्वर्गीय' 'त्र्यर्थात् देवलोकका वताते है । दैत्य, किन्नर, नाग त्रादि नामों की जातियाँ मध्य-ऐशिया में एक समय वसती थी । जैनम्रन्थों में मानवों के साथ-साथ सुर, खेचर ऋौर किन्नर जाति के लोगोंका उल्लेख हुन्त्रा मिलता है । नरलोक में विजयाद्वीदि पर्वतीपर स्वर्गों के देवता नहीं मिल सकते। श्रतः यह मानना होगा कि उपर्युक्त वाक्यों में 'सुर' श्रीर 'किन्नग शब्द नरलोक के मानवों के लिये प्रयुक्त हुए है। खेचर शब्द विद्याधरवंश के लोगोंका चोतक था। सिंहलद्वीप में सुरों, खेचरों श्रीर किन्नरोंको कीड़ा कर्ते हुए लिम्बा है । कम्कडु के विषय में लिखा है कि वह उस घनें जंगल में घुस गये जिसमें मनुष्य, खेचर, किन्नर त्रीर सुर भी नहीं घुस सकते थे । स्मरण रहे, विकिया ऋदिधारी सुरों के लिये किसी भी जंगल में घुस जाना बायें हाथ का खेल है । अतः उपर्यु लिलखित सुर-किन्नर देवपर्याय के न होकर नरपर्यायके लोग ही होना चाहिये : 'भविसयत्तकहा' में एक म्यतगर उल्लेख है कि 'इन्द्र-नरेन्द्र-सुरेन्द्रने अर्चना की ।' इस वाक्य में इन्द्र देवार्यायका द्योतक है और सुरेन्द्र नरलोक के मुरोंका बोधक होना चाहिये। इन उल्लेखा में म्पष्ट्रहें कि जैन लेखक भी नम्पर्यायके सुर-किन्नरादि जातियों से परिचित थे।

१ श्रंग्रेजी जैनगजर, फरवरी-मार्च ४८, ए० २८-२६

२ हिन्दी विश्वकोर, भाग ४ ५० ८९७

३ नन्दू लालडे कृत 'रसातल' नामक पुस्तक देखें

४ करकंडुचरिउ (कारंजा सीरीज़) २|२, ২।१, ৩।३।४-২

करकंडुचरिउ, परिच्छेद ७ कड़व ३ छुँद ४-६

६ करकेंडुचरिंड, ७। ३। ४-५

७ 'इंदणरिद्मुरिंदहि अंचिउ ।'—४। १२

जैन 'वद्मपुराम्।' में विद्यायरवश के परिचय में लिखा है कि विभयाद पर्वत की दोनों श्रेगियों के व्यविकारी निम-विनिम के बराज निवाधर कहलाये थे। उनग एक इन्द ामका राना मुनिसुनतन्।यनीके तीयकाल में प्रसिद्ध हुन्ना था। उसके समय में विद्यापर लोग इधर उधर पैन गये थे। इन्द्रने उन सबको वश किया स्वीर देवे द्र बत् उसने राज्य ब्यवस्था की स्थापना की । उसने निद्याघर लोगों में देविकाय के भद्र प्रमेदा श्रीर नामों की कल्या की। शमुरनगर के विद्याधर अमुर, यक्तकीतिनगर के यन्, किनरनगर क कि पर इत्याटि फहलाये ' । इन्द्र साथ सुर विचापर हुआ और उनका साम्राज्य सुर श्रथवा देवमाम्राज्य कहलाया । श्रतस्य यह स्पष्ट हे कि जैन कथाया में निवाधग्वरोट्नृत मुर श्रमुर कि नर नाग शादि लोगोंका भी उदलेख हुआ है। इन्द्रश यह सुर म प्राज्य मभात चीन में प्रथम उसक निकट ही स्मापित हुआ। नामता है। हिन्दू पौराणिकोने इन्द्रकी रानधानी श्रोर उसके रानोद्यानादि उत्तरीय ध्रुवम स्थित वनलाये हैं। स्वगादि की कट्राना भी हिदुस्राने वहाँ हो की है -- यह इन्द्र विद्यापर राजा ही हो सकता है, वर्षों कि देवेन्द्र को हिन्दू भी ऊर्जलोरु में मानते हैं इस अपन्या में विजयार्द्ध की स्थिति उत्तर श्रीर दित्तगी घुरों में होना समन है। निजयार्द्ध २५ योजन केंबा फीर मुनिपर ४० याजन ·चौडा प्राप्ता में बताया है। वह पूच पश्चिम समुद्र से समुद्रतक विश्वत है शौर चौटी क समान सफोर है '। इन धुनो में नो नोज हुई है उसस नहाँ नगरा खीर आगोंका श्रान्तरन प्रमाणित होता है। एक संगय २५ की श्रविकता ने पढ़ों क निपानी यूगेप, परिया श्रादि दशों की खोर चने आये थे", पदाय विज्ञान से भी इस जीतक प्रकीपका समर्थन होता है"। शतएव इ.ट. निया पर के बनन चीनमें श्राकर बसे हों श्रीर उन्होंने श्रमी पूर्वन इन्द्रकी मा यताक व्यतुमार व्यपने राज्यको सुगे या दताशा राज्य कहा हो तो ब्राध्य नहीं ! नस नोर गरेपणा और शोध करी की आवश्यकता है।

जैनप्राचा मा मगलापनी (मगलबाद) प्रामन देशा। बहुत उटलेव हुआ है ।, एक मगला १नी देश पालुकी खंड में या और दूसरा पम्बद्वीप में । अधुपाप्रात लोकका समावर बम्बूद्वापात्तम् भरतखंड में होता है । ज्ञन यह मगलावना देन प्रथम उसके निवासा मगल—लोगा का पता चात हुलिया में चलपा प्रसमय नहीं । सोलडवें वीर्यद्वर शानिपायका

र शेपप्रदुराख (काक्ता) ए० ४६ व १०६ १०९

२ णशिवादित रिसर्वेश, भा० ६ ए० १५ -

३ पद्मत्राण प्र० ३० ६६ व इतिवस्त्रास्य, प्र० ६४

र्थ 'बीर' भाग २ श्रीर ३००३३

भी दिस्टोंकि प्रदिया १० ४३

६ विविष्टिस्ट नियासम् (मा० म०) ४० ८, २२, २८, १६, एव ११२

इ.स.ची रचना "मगवान् वास्वनाय" ए० ११६ १६८

जीव अपने एक पूर्वभव में मंगलावती देशके राजा चो मंकर की रानी कनकचित्राका पुत्र रत्नसंचयपुर में जन्मा था। वज्ञायुध उसका नाम था। चो मंकर मुनिराज से दीचा ले उसने तप तपा और वह स्वर्ग गया था'। चीनदेश का अपरभाग मंगोलिया नामसे प्रसिद्ध है। उसका यह नामकरण मंगोल जातिके कारण है। क्या यह संभव नहीं कि मंगलावती देशके लोगोंने चीनके इस भागका नाम मंगोलिया रक्खा हो ? वास्तवमें जैनशासों में वर्णित देशों और चो त्रोंका अध्ययन करने की आवश्यकता है। तब ही कुछ निश्चयात्मक कहा जा सकता है। मंगलावती देशरूपमें जैनी मंगोलिया से परिचित हों तो आश्चर्य क्या ?

जैनशासभंडारों में "व्र० लामचीदास की कैलाशयात्रा" नामक रचना संवत् १८२८ की लिखी हुई मिलती है। लाडनूं से श्रीमैरोंदानजीने ता० ५। =। ११२७ को उसकी प्रतिलिपि हमको भेजी थी। उसको पढ़कर हमने उसे जाली श्रनुमान किया था, क्योंकि किसी भारतीय का नाम लामचीदास नहीं होता श्रीर चीनादि देशों में जैनों का उल्लेख मी हमें संदिग्य जंचा था। किन्तु श्रय हमारा विचार वदल गया है। एक भारतीय का लोमचीदास नाम होना संभव है, क्योंकि तिञ्चत मृटानादि देशों में जो भारतीय जाकर बसे थे, वह स्थानीय प्रथाओं से प्रभावित हुए थे त्र्यौर उन्होंने मिले जुले नाम रक्खें । त्र॰ लामचीडास् नाम भी श्राधा तिञ्चतीय श्रीर श्राधा भारतीय है। 'लामा' तिञ्चत भूटान में पुगेहित भिज्ज को कहते है। संभव है कि किसी लामा से जादू-गंडा कराया गया हो श्रौर उमके बाद ही लामचीदासजीका जन्म हुन्ना हो। श्रनः लामा के श्रनुग्रह को लद्यकर उनकी माताने लामचीदाम नाम रक्खा । वह लिखते है कि वह चात्रिय कुलोरान्न सूर्यवंशी गोलालारान्वयके श्रावक जैनी थे। भूटान देशके गिरमध्यनगर में वह रहते थे। वहाँ से वह विक्रम सं० १८०६ में ब्रह्मा चीनकी यात्रा के लिये गये थे। कानरूप होकर वह ब्रह्मा के किरीर्टम प्रदेश के कोसी नगरमें पहुँचे जहाँ की स्त्रियाँ मुलम्मेका काम ऋच्छा करती थीं। ब्रह्माकी राजधानी त्र्यावा शहर लिखा है। वहाँ भी वह गये थे। त्र्यागे ब्रह्माके कप्रीदेश में होकर गये, जहाँ कपूर उत्पन्न होता था ऋौर पहाड़ों में सोने-चाँदी की खानें थीं। कोचीन मुलक को सीमापर व्हावल पहाड के घाटेपर हेवा नगर फिर वह पहुंचे। इस पहाड़ीपर उन्होंने बाहुबलीजोकी प्रतिमा देखी, जिसे बर्मी बुद्धकी मूर्ति मानकर पूजते थे। कार्त्तिक में वहाँ मेला भरता था। इन प्रतिमात्रोका एक हाथ उपदेशरूढ उठा लिखा है। स्रतः यह म्लतः बुद्धप्रतिमा ही है। प्र० जी को भ्रम हुआ। वहाँ से वींदमदेशके होवीनगर वह पहुंचे। राजा श्रीर प्रजा बौद्ध थे। वह लिखते है कि 'इस देश में कही-कहीं श्रमेढना जैनी, रहे हैं। उनकी प्रतिमा सिद्ध के श्राकार की है। वहाँ से उत्तर की श्रोर चीनदेश, के गिरगम प्रान्त के ढाकुल नगरमें १६०० कोस चलकर पहुँचे। (?) नगर १ = कोसके

१ च्युःवेन्द्रो मङ्गलावत्यां चक्रीवज्रायुघोऽभवत् ।' त्रिपष्टिस्मृतिशास्त्रम्

१ इन्हो-मिनो जर्नल, भाग १ खंड १

धेरे में लिखा है ! राजा प्रजाको जगाडा जैनी निखा है । स्वयिनान री विरोप मानते हैं । शेष बौद्धमती है। वहाँ से चल कर लाम चीनदेश के मीमन मा नके पोकुननगर में पहुने लिला है इसका कोट चीनीकोण ४० का है। ३२ दरवानेपर निखे हैं। परयर के मकन --बाचार खादि थे, कलकी गाड़ी सड़कार और धुर्ये की पहियेदार किरती नईगें में चलती उने हेबी थी। बाज़ारको पिक्टियद्ध महायुन्दर निखा है। 'महक्रोंपर एक तार स्तरे माफिक फीलादका वास्ते ढाक के लग रहा है। तीन पड़ीमें हजार कोमक्रो स्वस्र दे सहना है। सैन्द्रों नियामन्रि जरी थे। नम्गमना नाम श्रन्भुन यहाँ ने शुरू हुआ लिखा है। सारी दुनियाको यहाँ मे ही घड़ियाँ उनकर जाती लिली हैं। वर्षीमाला के ग्रह्मर १८००० लिले हैं। मनुष्यों का रग गारा भौर वे स-चे लिखे हैं। किला श्रप्टधातु का बा। लिखा है। रानमदल में साहरी चित्रावनी व हीरा पना जहे लिले हैं। रानाशा नाम श्रालग-शाह बौद्धगती लिखा है 1 पूर्वका श्रीर पर्वन में स्थकी स्थान है, जिसमें तरह नरहने स्थ बताकर घपाई होतो है। क्लपुतनी (मिलो) में कपड़ा बुना जाना है। रेशमी, कनी श्रीर मसमनी कपड़ा बनता है। मन बीढ़मती हैं, कहीं कहीं कोई जैनी है। कनफूमरा गामा अवतार भौतमपुद्ध से ज्वसी या बार हुणा मानते लिखा है। खास चीतके लोग उभीके मतानुषाया थे। उस समय वडाँ सन् २३८० चल ग्हा था। प्र० लामचीदास वहाँ एर वप ठररे। मौद्धमदिर कीमना नहाऊ देसे थे। प्र० जीने लिखा है कि "इन खरों चीनमें श्राठ तरह के जैनो देखने में आये है। खास चीपमें तुनाबादे जैनो हैं। कोरिया चोनमें पातके हैं शीर षवेग्याल, प्रशारि नेती है । ति वन चानमें मीदनापारे नेती हैं । श्रीर चीन तानार म भी मोन्माबारे नेनी हैं। मनानीन में जनाडा नेती हैं। कोचाउमें अमेदना जैनो हैं।" समय है, यह नैनो ब्यापार करने की जायन में चाँ नाकर यम गये थे। पेरिनग्रहर म सुना बारे नैतियां के ३०० मन्दिर लिसे हैं। मभवन पत्येक जैनगृह में पैत्यालय होगा-नभी इनती सन्या हो सकता है। उनमें पतिमा सजासन भी हैं। प्यामन प्रतिमायों का एक हाथ केशनींच करता हुआ दराया गया है। धन हीरा मोती के हैं। मोने नादी क कट्यबून मी थे। वे दीना करपायक को निरोप पुत्रते थे। जैनागम भी उन्होंने चीन की बोलचाल में रचा था। धर्मोद्योत सूत्र था। पहिन से वह तातार देश में सागर सगर पहुंचे थे। बद्दां घचेरवाल जैना मिले. जिनके बिन मनोहर शा गन उच श्रीर शा गन चौर, चौध कान के अन सगय जैसे देने थे। विम्व क दोनों कर उठ बनाये श्रयात् वरट्र मुद्रा में थे। आनन्त इनका बीद कहा नाना है। पवेरनाने जैनों मे पुत्रा वा पताया कि, यह त्रिलोनेण्यर है-समयप्ररण में तोने कर उठाकर भव्यानियां का सम्बोधन कर रहे हैं ए

बहाँ में ब्र० जी परित्रम की जनकर छोटी तित्तन के मुँगान्देश क बरजाम तम्मर मये थे । बदा उनको बधानारे ीनी मिले थे । उत्तके =००० पर व २००० मदिर बनाये हैं । मदिमें की गुष्त्रम तीन, पाच व सान तक निन्ती हैं । कनाग्र सी-टो-मी एक २ पर बिराने

बताये हैं। श्ररहंत की माता मरुदेवी के विम्य हैं। रस्त वरसने के चित्र व १६ स्वप्नों के चित्र भी बने है। गर्भ व जन्म कल्यागाक पूजते हैं। वहां से तिब्बत के एनल नगर गये थे। वहां का राजा जैनी लिखा है। सोमावरे जैनी वहां थे। हजारों मंदिर नदी किनारे लिखे है। जेठ वढी १४ को मेला होते लिखा था। १५० गज ऊँचा सुनहरी मेह पर्वत -संगमरमर का बन रहा उन्होंने देखा था, जिसमें देवेन्द्रों द्वारा चन्माभिषेक का दृश्य इंकिन था। वहां से वह मानसरोवर पहुँचे थे। सिलवन नगर में उनको जैनी मिले, जिनके साथ वह एक वर्ष रहे। उनसे जिनागम सुनकर ग्यार्ड प्रतिमा के घारी हुये। वहां १०४ मदिर शिखिरबन्द है। बावन चैत्यालय नन्दीश्वर द्वीप के बने हुये हैं। बहां से श्रागे हनुवर देश उनको मिला था। सब पजा जैनी लिखी है। अने को मन्दिर हैं। दहां के लोगों न रोका, किन्तु ब्र० जी माने नहीं ख्रोर कैनाश के दर्शन करने का संकल्प क्रके निकल पडे। श्रागे मागर गंग नाला मिला, जिमे ४ कोस गहरा चौडा लिंग्वा है। त्र० जी इसी नाले पर त्रासन त्रोर त्रानशन माढ कर खंडे हो गये। प्रतिज्ञा की कि यदि कैनाश के दर्शन हुये तो अन्नजल अइए। करके शेष तीथों की यात्रा कर्द्द गा श्रीर मुनिवत धारग। कर्द्द गा-श्रन्यथा समाधिमरण होगा । इस मकार श्रनशन अरते जन चौथा दिन हुआ तब कोई व्यन्तर आकर प्रकट हुआ। उसके अनुग्रह से वह केलाश पर्वत पर पहुच गये। कैनाश पर पहली टोंक ऋषभदेव की बनाई, जिसमें चरगा है। 'श्वेन टोंक =०० धनुप उंची है। पिर ७२ मदिर सुवर्ण धातुमई वन्दने की बात लिली है। उनमें तीन चौबीसी की ७२ प्रतिमार्थे रत्नमई देव निर्मिन विराजमान है। त्रासपाम जुनियों की निर्माण मृमिया—निप-धिकार्ये बनी हुई है। चारो छोर सोना- छपा-ताय की खानें हैं। ४० योजन की परिक्रमा है। इस प्रकार कैलाश की वन्दना करके जिम मार्ग से ब्र० जी गये थे, उसी से लौटकर श्राये । श्रष्टारह वर्षो वाद श्रपने देश को वापस श्राये । एक वर्ष ठहर कर भारत के तीर्घी की वंदना करने गये। दिल्ला में जैनवदी में जाहर ठहरे : बहा से कैलाश यात्रा का वर्णन लिखाकर विविध देशों के मंदिरों को भिजवाया।

विश्वास स्थाप प्राचित स्थाप में साहा करने के लिये गुं आइश नहीं है; फिर भी हो सकता है कि कहीं र पर उनके वर्णन में अतिशयोक्ति हो। संभव है कि वह कैलाश पर्वत के ऊपर भी न पहुँचे हों और गर्मियों के दिनों में जब वक पिघल जाती है तब मंदिरों को दूर से चमकता हुआ देखा हो। वर्णन सुनकर भी लिख दिया हो। अथवा किमी देव की कृपा से उन्हें दर्शन हुये हों तो भी कोई अनहोनी बात नहीं। सारांश यह कि श्री लामचीदास जी ने यात्रा की अवश्य थी। उनकी मंशा वर्मा, चीन का सेर सपाटा करने की थी। फिर उनको कैलाश यात्रा करने की सुध आई और वह पेकिन से तिब्बत को चले गये। पुराने जमाने में चीन जाने के लिये वही स्थल मार्ग था, जिससे बिच्त जी गये थे। लंका से भी व्यापारी लोग चीन देश को ईस्वी की प्रारंभिक शताब्दियों से स्थल मार्ग

से ही आया नाया करते थे। पहले वह जहान से मगप देर पहुँचते थे जोर बढ़ां से वह परना से चीन को जो विश्वर मार्ग गया था, उस पर अग्य सारवाहों के साथ जाया करते थे। 'फूनमानपचीसी' में भी चीन महाचीन आदि समुद्र पारके देशों से जैनों के आने का उन्नेग्य मिलता है।' उपर डॉ॰ जैमेंथे टुकी को ति पत से सस्यय मठ (Saskyr Monastry) मे १४ वी शती की एक जैनमूर्ति भी मिली है। श्रत न॰ जी का उम प्राचीन मार्ग द्वारा चीन हो जाना न्यामाविक था। हो सकता है कि किहीं खास स्थानों के टेखने के लिये उन्होंने इस मार्ग का वहीं करीं पर व्यक्तिकम किया हो।

तर लाम प्रीटाम जी ने निन ? स्थानें का वर्णन लिखा है उनका पता लगाकर वस्त स्थिति को स्थापित करना छावण्यक है। साधारगात हमें उनके द्वारा उत्नेखित नगरी स्थीर देनों म तीन का पता चला है (१) त्र्याचा (Ava) निस्स देह बमा की पुरानी राजधानी हरावृती पदी के तर पर स्थित थी। उसम श्रमेक बौद्ध मदिर (Pagodas) बने हुए थे। किन्तु अप यह नगर उनाइ हो गया है। फिर भी इंमकी जनसंख्या =००० थी। (२) ब्र० लामचीदास ने वर्मो से <u>कोचीन</u> हाकर चीन पहुचते लिखा है। 'पहले इ डोची र के समस्त पुराय भाग को जो २३००० वर्गमील था, कोचान चोत्र के नाम से प्रसिद्ध था। उपकी रानधानी मैगोन (Saigon) है। (३) पेकिन चीनटेश की राजधानी पी हो (Pei ho) श्रीर हुन हो (Hun ho) नामक नित्यों क माय बसी हुई है। यह चीनी ा तातारी श्रावादी ने कारमा दो भागों में विभक्त है। जासम्या लगभग १००००० अनुमानत वाम इपारतें (१) राप्पहल, (२) वेनटाटर प उम शहर तातामे भाग म श्रीर (३) "स्वग का मिरा (Temple of Heaven) चीनी भाग में न्यीनीय हें । ते लामचीदास ने भी इन स्थानों का निराद नर्गात लिखा है। त्रात्रत्यकता है कि जैन निहानोको अपने शिट्प श्रीर मृतिकलानिनानका परिचय कराया जावे श्रीर उनको प्रगठनविज्ञानका पारगामी बनाया जाने । तल्यन्वात् उनको नर्मा, चीन, इहोचीन, जावा, समात्रा श्रादि देशों में खोन करने क निये भेना जावे । वे प्रत्येक प्राचीन स्थान क एउट्टरो श्रीर मूर्नियोंका श्रद्ध्ययन करें श्रीर बैन की चियों ना पता लगायें। किन्तु यह तो स्पष्ट है कि चीन में जैनी लोग एक

I 'The people of Iseland (Ceylon) traded to China at the very beginning of our era aid by land. There can be no doubt that they went first by sea to the country of Magadha. There they joined in a body with the cara vans of that country and went to China through what ptolemy & the author of Periplu. call the great route from Pa', bothra to China.

<sup>-</sup>Asiatick Researches IX, 41

<sup>2</sup> Pears Cyclopadie-Gazetteer of the World pp 491, (Ava)?

<sup>-523 (</sup>Cochin China & 604 (Paking)

समय मौजूद थे। उन्होंने अपने धर्मप्रन्थोंका अनुवाद भी बीनीभाषा में किया था। बीनी साहित्य में इसका भी प्रता लगाना आवश्यक है। आज भी जैन न्यापारीगण फांस, अफीका, जंजीबार, जापान, आदि देशों में फैले हुए हैं और फहीं-कहीं तो वह बस भी गये हैं। अतः बीनदेश में जैनी व्यापारियोंका पहुंचना स्वाभाविक है। जैनकथाओं से स्पष्ट है कि जैनी यात्री रस्तद्वीप, सुवर्णद्वीप, आदि विदेशों में जहाजों द्वारा व्यापार करते थे।

इस प्रकार संचोप में चीन देश से जैनों श्रीर जैनधर्मका सम्पर्क स्पष्ट होता है। यदि विद्वजन इस विषय में श्रिधिक खोज करें तो विशेष प्रकाश पड़ने की संभावना है। प्रो॰ टुकी ने चीनी साहित्य में जैन उल्लेखोंका पर्याप्त संग्रह किया था; किन्तु वह भी श्रपकाशिन है। समाज यदि ऐसे उपयोगी श्रीर श्रावश्यक कार्यों में घन लगाने तो विशेष धर्मपभावना हो!

श्रतीगंत; २६-७-४**⊏** }



## जैनकरा

### [ ले॰—श्रीयुत प॰ निमच द शास्त्री, ज्योतिपाचाय ]

श्राता की मुक्तेमल, मजु, गृहुल और मनोज नैतिक साधन-गृहाला फहालो है। मानव शिद्य जिस एए श्राँनें रोलता है, उसी एए से याद्य मृष्टि की विविध वसुखों की द्वाप अलह्य रूप से उसने फल्पनारील मन पर पड़ने लगती है। ससार का एसा कोई परमाणु नहीं, जो उसपर अपना प्रभाव जिना डाले रहता हो। किन्तु विशेषता मस्कार महणु करने वाले की होती है, जह जैसा क्ल्पनारील, सेनग श्रीर मुजोध होता है, सस्कार के वालावरण को भी उसी रूप म प्रहण करता है। इस प्रहीत सस्कार को मनुष्य अपने तक ही सीमित नहीं रायना चाहता है, बहिक श्राय पर श्रीम ज्यक करने में लिये श्रीनवार्य-मा हो जाता ह।

श्रथवा यों समिन्निये कि मानव ये इदय श्रीर मिस्त ह की रचना ही कुद्ध ऐसी है, निससे मसार का वातावरण उसे प्रभावित करता है। जिस प्रकार चयल पवन जलराशि पर त्रपना प्रभाव श्रमित करता है, या मयूद रशिमयों जैसे शिलादवहों पर श्रपना शीलोप्ण गुण श्रमित करती हैं, उसी प्रकार मानव मिस्ति के में जड़, चेतन प्रवार्थों के चित्र श्रमित होते रहते हैं। परन्तु मसुत्य की त्रातमा में नैमिनिक प्ररेणा होती हैं कि यह उन चित्रा की त्रमित्रक कर। श्रमित्वस्ता भी यही प्रणाली कला है।

मास्तीय फला की उन्नित में जैनाचार्या का स्थान भी अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। कारण कोई भी धर्म तभी अपना अस्तित्व रस सनता है जब उसनी हला उन्च कोटि की हो। सीस्ट्रितिक महत्ता श्रीर गीरिय गिरिया ही। धर्म का प्राण् है। जैनेतर विचारक श्रीर विचेचका ने समय-समय पर जैनदर्शन श्रीर जैनेकता की सुचन्छ से प्रशासा की है। यत्रिय पत्तीय पत्ता का साम्प्रदायिक वर्गीकरण जैनहीती, बीद्रशैली श्रीर प्राव्यण शैली का कला का नहीं हो सकता है। यूलर' का प्रथम है कि भारतीय कला में साम्प्रदायिक वर्गी का कला का नहीं हो सकता है। यूलर' का प्रथम है कि भारतीय कला में साम्प्रदायिक मना में विचेश होने हो स्वार्य है कि शुद्धशैली के हमार स्वामी ने हिस्ही इंग्डिय पण्ट इंग्डोनेशन खार्ट म यताया है कि शुद्धशैली के हिसाब से प्रान्तीय भेद या साम्प्रदायिक भेट को में सभय नहीं। दार्शनिक भेद होने

<sup>1</sup> Jain Art in the North P 247

<sup>2</sup> History of Indian and Indonesion Art P 106 the Jama Stupa and other Antiquines of Mathura Int p 6 Mehta, Studies in Indian Painting pp 1 2; Percy Brown Indian Painting PP 38 31 History of Indian Architecture

के कारण कला में कुछ अन्तर आया है, पर कला का वर्गीकरण समय और भूगोल के अनुसार ही हो सकता है। भारत के प्रधान तीनों धर्म—जैन, बोद्ध और ब्राह्मण में कला की भावना आन्तरिक सौन्दर्यीभिव्यक्ति की ही रही है, अतः कला के शिलीगत भेद मानना उचित नहीं।

जैनधर्म निवृत्ति प्रधान धर्म है, इसमें इतर धर्मों की ध्रयेत्रा छनेक विशेषताएँ है। धर्म की विशेषता के कारण जैन धर्मानुयायी कलाकारों की छिमिन्यञ्चना में भी पर्याप्त छन्तर है। यदि प्रतीकों के भेद से या छन्तर्जगन के भावविशेष को न्यक्त करने की प्रणाली के भिन्न होने से जैनकला को छलग स्थान दिया जाय तो छनुचित न होगा। जैन छादर्श वीतरागता का है, इसलिये जैन कलाकार प्रत्येक लित कला ने इसी छादर्श की छिमिन्यञ्चना करता है। उसका ध्येय कला द्वारा लोकिक ऐपणा की दृष्ति करना नहीं होता, किन्तु शान्तरस का प्रवाह वहाकर दृष्टा के हृद्य मे छाध्यात्मिक भावना को जागृत करना है। जैन कलाकारों ने पत्थर या कागज के माध्यम द्वारा छाध्यात्मिक रहस्य के उद्घाटन मे छाशातीत सफलता प्राप्त की है।

श्रीभव्यञ्जना की दृष्टि से जैनकला के दो भेट किये जा सकते है—स्थित कला (The Static Mood of art) श्रीर गतिशील कला (The dynamic mood of art) प्रथम में क्रम श्रीर श्रीचित्य की प्रधानता तथा द्वितीय में गति, श्रारोहाबरोह एवं भावव्यञ्जना की प्रधानता रहती है। स्थित कला के बास्तु, तद्गण श्रीर चित्र ये तीन भेद एवं गतिशील कला के संगीत श्रीर काव्य ये दो भेद है।

वास्तुकला—इस कला में कलाकार लोहा, पत्थर, लकड़ी और ईंट आदि स्यूल पदार्थों के सहारे अपने अम् तिक भावों के सोन्दर्य की अभिव्यञ्जना करता है। जैनों ने इस कला में प्राचीनकाल से ही अधिक उन्तित की है। गिरनाट के हिन्दुकला के यहत से स्थापत्यों में जैन कला का पूर्ण प्रभाव बताया है। जहाँ तक बाल्तुकला का सन्यन्ध है जैनकला अद्वितीय है। बास्तुकला में जैनधर्म की सुन्दर अभिव्यक्ति की गई है। विशाल पर्वतों पर प्रकृति के रन्य बाताबरण में श्रेण्ठ मन्दिरों का निर्माण कर जैनों ने बस्तुत अपनी कला प्रियता का परिचय दिया है। श्री सन्मेदशिखर (Parshunath Hill), गिरनार और शत्रुञ्जय के निर्जन प्रदेशों की जैन स्थापत्य कला अपनी आभा और चमक से प्रत्येक दर्शक के मन को बरवस अपनी ओर खीच लेती है।

<sup>1</sup> Guerinat, Lo Religion Dgain

<sup>2</sup> Fergusson, History of Indian

<sup>3</sup> Elliot Hinduism ar'

h tecture, ii, p. 24.

प्राचीन भारत की स्थापत्य कला में मथुरा का जैनस्तूप भी शिल्पतीर्थ का सर्वोत्रण्य तमूना है। यहाँ के रमणीय व्यवस्ताद, उनके छुन्दर तोरण, चेदिकास्तम्म, उपणाप पाषाण, उत्सल्ल कमर्ला से मुसिनित सूची, उन्होंग्रेण आयागपर आदि जैनकला के गौरव हैं। चहार टीवारों के विश्वान्तम्म। पर अनेक मुगालवाली निर्माण्य अपित हैं, को मथुराकला की अनुपम देन हैं। इन रमिणयों के मुन्दर रत्नविटत वस्ताभूगणों की कारीगारों को देसकर टॉनों तने अगुली द्यानी पड़ती हैं। चपक, आम्न, अगोक और बुकुल के उंगाना में बीडासक अथवा स्नान और प्रसाधन द्वारा गर गार मन्न देविया की देसकर जैनकला का गौरव सहज ही इन्यगम हो जाता है। इन वेन्त्रियां को मुग्ले और कि नर देवों के पूजा हरवों ने और भी रमणीय और भागगम्य यना न्या है। बोद स्त्य के पाम जो दो वड़े देनप्रसादों के मम्नावरोप उपल व हुए हैं, वे इस्वी पूर्व दूसरी शता दी ने हैं। डा० वृलर और सिमर्य आदि निद्वानों ने जैन स्त्य की मुन्दर कारीगरी की मुनक्छ से प्रशाम करते हुए उसे भारतीय शिल्य का तीर्थ बताया है। वेदिकास्तम्म और सुन्दिकों की सनावट नीरस हुवय को भी सरस बना देती है।

निशेषकों ने स्वापत्यकला को नागर (उत्तरी), वेसर (पूर्ती) खोर द्रानिङ इन तीन भागों में वॉटाई। विल्य के जैनमिन्सों में होय्सल या चालुस्य खोर द्राविङ इन दोनों शिलियों का प्रभान पाया जाता है। चन्द्रगिरि के पार्र्यमाथ वस्ति, कत्तले वस्ति आर चामुख्डराय वस्ति जैनकला के सुन्दर निर्मात है। क्चले नस्ति, कराले वस्ति आर चामुख्डराय वस्ति जैनकला के सुन्दर निर्मात है। क्चले नस्ति १०४४ १० कुट चेत्रफल का है। इसमें गर्भ गृह के चारो खोर प्रविक्ता है। नवरंग से सटा हुआ। एक मुख मध्डप भी है खौर वाहरो बरामदा भी। वे सभी मिदर द्रानिङ शैली के उत्हृष्ट नम्ले हैं। कर्ग्यूसन' ने चन्द्रगिरि की १४ वस्तियों—मित्र होनि हे स्थापत्य कला की प्रशस्त करते हुए कहा है कि इनकी नकाशी उत्तर भारत की स्थापत्य कला से सर्वेश भिन्त है। इन मन्दिरा को बनावट कलापूर्व है द्राविङ खीर चालुक्य कलायों के मिश्रित रूपकी खिन्नव्यन्जना प्रशसनीय है।

श्रीत भारत में इ० पू० २ से ई० १३ भी शता दी तक जैन शासन रहने ने भारण जैनकला भी सूत्र उन्तित हुई हैं। तामिल श्रीर क्नाड दोनों हो प्राप्तों में सु दरतम जैर मिदरा का निर्माण हुआ है। परलार श्रीर गग रानाश्रों ने श्रपने रोग्यकाल में भव्य जैत्यालय श्रीर श्वित सम्भा का निमाण कराया था। मिदरों की दीवाल श्रीर इता पर नवाशी श्रीर पच्चीकारी मा भी काम किया गया था। कह मिस्टर दो मिलते , श्रीर पारों श्रीर दरवाने वाने थे। पापाण के श्रीतिरिक्त लकडी के जिनालयों की प्रथा

<sup>1</sup> Fergusson op cit, p 75 172 and Burgess Digambara Jain Iconography "Ind, Ant, XXXII p 95 96

भी प्रारम्भ हो गई थी। जैन' वास्तुकला की यह प्रणाली नागर या आर्यावर्त की थी। इस कला के मन्दिरों का आकार चोकोर होता था तथा ऊपर शिखर रहता था। ई० ६-७ वीं सदी तक इसी प्रणाली पर मन्दिरों का निर्माण होता रहा। पश्चान् वेसर समकोण आयताकार मन्दिर वनने लगे, इन मन्दिरों के शिखर ऊपर-ऊपर हीन-हीन होते जाते थे और अन्त में अर्द्ध गोलाकार गुम्मज बना होता था। सातवीं र्शताच्दी के आरम्भ में इस शैली के मन्दिर वादामी, ऐहोले, मामल्लपुर, कांची आदि स्थानों पर बनाये गये थे। विद्वानों का मत है कि समवशरण रचना का परिष्कृत रूप वेसर प्रणाली है।

इसके सिवा चतुर्भु स मन्दिर भी वनाये जाते थे। इन मन्दिरों की बनायट के बारे में कहा गया है कि इनके बीच में एक कमरा होता था, जिसके चारो और वड़े दरवाजे एवं वाहर वरंडा तथा उसारा होता था। इत सपाट पापाए से पाट दी जाती थी और वड़े-वड़े स्तम्भों पर टिकी रहती थी। तीन कोठिरियों के मन्दिरों का प्रचार भी दित्ताए में था, इनमें तीर्थकरों की मृत्तियाँ यद्म-यद्मिणी सिहत विराजमान रहती थी। वर्जेस और फर्यू सन का कथन है कि ७- वीं सदी में दिन्ए भारत में जैन-कला का जो आकार-प्रकार प्रचलित था. वह उत्तर की और वढ़ा और साथ ही द्राविड़. चिन्हों को भी लेता गया। जैन-वास्तु-कला सौन्दर्भ के साथ-साथ उपासना का मृत्ति-मान रूप है।

जैन स्तूप और स्तम्भ—जैन वास्तुकला में स्तूपों का स्थान भी श्रेष्ठ है। ये स्तूप केवल धार्मिक चिन्ह ही नहीं थे, विल्क सिद्ध परमेष्ठी के प्रतीक होने से पूज्य थे। स्तूप रचना की प्रणाली जैनियों में मौर्य सम्राट् अशोक से भी पहले प्रचलित थी।

मण्डप स्तम्भ द्रानिड कला में जैनों की अपनी पृथक् वस्तु है। ये मण्डप पाँच स्तम्भों के होते थे। चारों कोनों के साथ-साथ वीच मे भी एक स्तम्भ रहता था। यह वीच का स्तम्भ कला की दृष्टि से वहुत ही सुन्दर वनाया जाता था। फर्जूसन ने इस मण्डप स्तम्भ की वड़ी प्रशंसा की है। मण्डप स्तम्भों के अतिरिक्त सामान्य स्तम्भ दो प्रकार के जैनियों में प्रचलित थे—मानस्तम्भ और ब्रह्मदेव स्तम्भ। मानस्तम्भ में ऊपर चोटी पर एक छोटी सी वेदी रहती है, जिसमें चतुर्भ ख प्रतिमा विराजमान रहती है। ब्रह्मदेव स्तम्भ में चोटी पर ब्रह्म की मूर्ति स्थापित की जाती है। यह स्तम्भ एक समूचे

१ सक्षिप्त जैन इतिहास तृ० भाग द्वि० खंड पृ० १३४

२ संक्षिप्त जैन इतिहास भा० ३ खं० २ पृ० १३५;

पापाए ना होता है और इसके निचले भाग मे नवाशो का नाम निया रहता है। एहोने, इलोरा आदि स्थाना पर सुन्दर मा स्तम्भ वर्तमान थे। इलोरा भादि स्थाना पर सुन्दर मा स्तम्भ वर्तमान थे। इलोरा भादि सुन्द्रसभा थे सम्मुत्य वना हुआ मानस्तम्भ नास्तुत्रला भी इटिंट से अपूर्व है। शी वेलहीस झा० ने मानस्तम्भा भी प्रशसा वरते हुए लिखा है कि "जैन स्तम्भों की आधार शिला और शिक्तिर पारिक और मुन्दर समलहत जिल्पचातुर्व की आद्यर्थमय वस्तु हैं। इन मुन्दर सम्भा की रानमी प्रभा से थोई भी वस्तु मुगविका नहीं पर सक्ती है। ये प्राटन सीन्दर्व के अनुस्दर ही पूर्ण और पर्याप्त वनाये गये हैं। इनकी नकाशी और महत्ता मविष्टय हैं। श

राजनुपने काल्पोले नामर स्थाने मे श्राहिताय जिनमदिर बनवाया था जिसकी तीन शिखरें थीं। उसने उपासका के निशामगृह के लिय एक सोने की शिखरपाला मिल्कितथा ज्यारे सामने मानस्तम्भ बनाया था। वे सभी मानस्तम्भ शिहपकला के श्राद्भुत नमून थे, हाकी नकाणी, लटक्न खीर गुम्मनें श्रनुटे हम की बनी हुई थीं।

दिताल के खलाता उत्तर भारत में भी खातू के जैन मन्दिर जैसे मुन्द वासुनला के नमृते तनाथ गते थे। खातू के जैन मन्दिरा की प्रशासा करते हुए कर्नल टॉटने खपनी ट्रेक्टस इन्वेस्टर्न इस्डिया नामक पुस्तक में तित्या है। 'हिन्दुस्तान भर में यह मन्दिर सर्वात्तम हैं खीर ताजमहरू के सिता कोई दूमरा स्थान 'मनी समता नहीं कर मकता?'। मिस्टर पर्यूसनेन पित्रपर्स इलस्टान खाल इन्नोसेस्ट खार्कीटेक्टर इन हिन्दुस्तान नामन पुस्तक में लिया है—''इस मन्दिर में, जो सगनरमर का तना हुआ है, 'क्रव्यन्त परिश्रम सहन करनेवाली हिन्दुखा का टॉकी में की जैसी मुद्दमना के माथ ऐमी 'आदृतियाँ तनावी गयी हैं, 'निननी नक्ल कागनपर जनाने में क्तिने हा समय खाँर परिश्रम कर सी में नहीं कर सकता हैं"।

इस प्रकार जैन बास्तुकला है तमूने एक से एक उदृहर समस्त भारत मे वर्तमात ह। जैन इमारता के सीन्तर्य की सूद्मवा, सुम्तत्त, तोरख, स्तम्म, छत और गोरता की मूद्म नवात्ती मनहो सुम्य करती है। मिन्दि निर्माख है सम्बन्ध मे जैना रायाने तितने तियम प्रजलित हिने हें उनके क्याने से मात्म होता है हि मन्दिर निमाख शैली प अनेक भेड़ थें।

> धुत घत्त-तया नद खर-केत मखोरमा समुह दुमुहा । कृर सुपरुख घणद खय व्यातकद निजल निजया गिहा ॥

अर्थात्—श्रुव, धान्य, जय, नन्द, खर, कान्त, मनोरम, मुमुख, दुर्मुख, क्रूर, सुपन्न, धनद, त्त्रय, आकन्द, विपुल और विजया ये १६ प्रकार के प्रासाद होते हैं। शाला, ध्रातिन्द, गुजारी, दीवाल, पट्टे, स्तम्भ और भरोखे के भेदों से प्रासाद ६६०० प्रकार के वनाये जाते है।

प्रतिष्ठासार संग्रह में मन्दिर वनाने के स्थानोंका उल्लेख निम्न प्रकार है-

जन्म-निष्क्रमणस्थानज्ञाननिर्वाणभूमिषु । अन्येषु पुरायदेशेषु नदीकूले नगरेषु च ॥ ग्रामादिसन्तिवेशेषु सम्रद्रपुलिनेषु च । श्रन्येषु वा मनोजेषु कारयेष्टिजनमन्दिरम् ॥

इसी प्रकार चैत्यालय के सम्बन्ध में भी उल्लेख मिलता है-

सिंहो येन जिनेश्वरस्य सदने निर्मापितो तन्मुखे। कुर्यात्कीर्त्तिमुखं त्रिशूलसिंहतं घरटादिभिभू पितम्।। तत्पारवे मदनस्य हस्तयमलं पश्चाङ्ग्लीसंयुतम्। केतुस्वर्णघटोज्ज्वलश्च शिखरं केत्वाय निर्मापितम्।।

वास्तु निर्माण के छोर भी छन्य प्रकार के नियम वताये गये हैं, जिन नियमों के देखने से जैन वास्तुकला की महत्ता का महज छनुमान किया जा सकता है।

मृतिकला—वास्तुकला के अनन्तर मृत्तिकला का कार्य आरम्भ होता है। वास्तुकला जिस आभ्यन्तिरक आत्मा की ओर संकेत करती है, मृत्तिकला उसीको प्रकाशित करती है। मृत्तिकला में आभ्यन्तिरक आत्मा और वाहरी साधनों में समन्वय रहता है। अतएव सफल मृत्तिकला में आध्यात्मिक और शारीरिक सौन्दर्य की समन्वित अभिन्यक्रजना की जाती है। मानव स्वभावतः अमृत्तिक गुणों के स्तवन से संतोप नहीं करता, उसका भावुक हृदय एक साकार आधार चाहता है, जिसके समन्त वह अपने भीतर की वातको कह सके और जिसके गुणों को अपने जीवन में उतार कर संतोप प्राप्त कर सके। मृत्तिकला के आविष्कार का कारण बहुत कुछ उपर्युक्त प्रवृत्ति ही है। जैन सम्प्रदाय में आत्मिक गुणों के चिन्तन के लिये तीर्थद्वरों और लोकिक अभ्युदय की प्राप्ति के लिये यन्त-यन्तिणयों की मृत्तियाँ प्राचीन काल में ही बनती थीं। भूगर्भसे जितनी प्राचीन जैन प्रतिमाएँ निकली है, उतनी अन्य सम्प्रदाय की नहीं। ई० पू० ४-६ सौ वर्ष पहले की भी जैन प्रतिमाएँ उपलब्ध हो चुकी हैं। जनमृत्ति की रूपरेखा निम्न प्रकार है—

१ श्रोवरयः श्रिलंद-गई गुजारि-भित्तीण-पष्ट-थंभाण । जानियमंडवाणय भेएण गिहा उवज्जीत ॥

शान्तप्रसन्नमध्यस्यनासाग्रस्थानिकारदक् । सम्पूर्णभावरूरूऽन्तविद्वाग लज्ञ्णान्वितम् ॥ रोद्रादिदोपनिर्मुक्त प्रातिद्वार्याकयज्ञ्यक् । निर्मास् विधिनापीठे जिनविम्न निवेशयेद् ॥

अर्थात्—राान्त, प्रसन, मध्यस्य, नासाम श्रविकारो रिष्टिवाली, श्रतुपमवर्ण, वीतरागी, शुभ लक्त्यों से सहित, रीद्र श्रादि बारह दोगे से रहित, अशोक पृत्त श्रादि श्राद प्रोतिहार्यों से सहित जिन प्रतिमा को विभिपूर्वक सिंहासन पर विरानमान करना चाहिये। प्रतिमा बनानेवाले शिल्पो को निन प्रतिमा मे वीतराग दृष्टि, सीम्य श्राङ्कित श्रीर निस्खलता श्रनिवार्येन रखनी चाहिये।

वराहमिहिरने भी जिन प्रतिमा का लत्त्वणे बवलावे हुए कहा है— श्राजानु 'लम्बवाहु' श्रीवत्साङ्कः प्रशान्तमूर्तिरच । दिग्वासास्तरुणो रूपवारच कार्योऽईता देव ॥

श्रथात्—श्रद्देन्त की मूर्ति प्रशा त, श्रीयत्स चिन्ह से श्रक्ति, तरुण, लम्बी मुजा बाली श्रीर नग्न होती हैं।

खतण्य सप्ट है कि जेनस्मियों में निर्माण के सम्यन्ध में पेतल जैनसम्यकारोंने हो नियम नहीं बनाये थे, किन्तु जैनेतरोंने भी। खाजतक नितनी मूर्चियाँ उपल घ हुई हैं, जन्ह कलाशेली की दृष्टि से तीन भागों में विभक्त किया जा सकता है। उत्तरभारतीय, इचित्रमारतीय ब्रीर पूर्वभारतीय। प्राचीन समय में जैनवर्ष के प्रधान केन्द्र पाटलीपुत, मधुरा, उज्जैन और कांची थे। इन स्थानों में जैना का सस्कृति विशोपक्त से वर्तमान थी। उत्तरभारतीय—गुनरात, पजाय, समुक्तप्रान्त और मध्यभारत में निमित प्रतिमाण एक ही शेली की होती था, शरीर गठन, शुन्यकृति सन्निवेश खादि की हृष्टि से एक ही वर्ग में जन्द रख मकते हैं। दिल्ल भारत का मूर्तियों म द्रानिड़ कला की छाप रहने के कारण शरीराजयन, खाठने खादि में उत्तरभारतीय कला की अपेता भिन्तता रहती है। इसा तन्ह पूर्वभारत का मूर्तियों में भा यह। पे शिन्तिया की अपनो शिलो के कारण शुक्र अतर रहता है। खबतक भूगमें से ताना ही शैली की प्रतिमाएँ उपलब्ध हुई हैं।

पटगा म्यूलियम म न० ८०३८ को भगमूनि है। इस मूर्ति पर चमकदार पालिम है, यह पालिस इतनी सुन्दर खीर जीजपूर्ण है कि जान भा ज्या की त्यों बनी है।

१ प्रतिप्तासारोद्वार ए० ७ इस्रो० ६३–६४

२ देलें---वाराही सहिता झ० ५० सा० ४५

इमें—जैन सिद्धान्त भारकर १६ भाग किरण १

अशोक के शिल्पों की तरह यह चुनार के पत्थर की है, इसके ऊपर किसी मसाले की पालिस नहीं है, बल्कि पत्थर घोंट कर इतना चिकना छोर चमकदार वना दिया नया है, जिससे कॉच के समान चमक आगई है। यह मूर्ति निस्सन्देह मार्थ कालीन है। सकती हैं।

इस म्यूजिम में खोर भी अनेक मूर्तियाँ हैं, जो पूर्व भारत की रोली की कही जा उत्तर भारतीय मूर्तियों के नमूने मथुरा, लखनऊ, प्रयाग आदि स्थानों के म्यूजियमी में मिलते है। प्राचीन समय में गान्धार की भॉति मधुरा की शैली भी अपनी निर्जा थी। मथुरा में सफेद चित्तीवाले लाल रवादार पत्थर की मूर्तियाँ वनती थी। इस शैली में भरहुत की अलंकरेण शैली और सॉची की उन्नत शैली इन दोनों का समन्वय था। श्री रायकृष्णदास ने लिखा है कि "मथुरा' की शुंगकालीन कला मुख्यतः जैन सम्प्रदायाको है, किन्तु उसमें त्राह्मण विषय भी पाये जाते है।" इससे स्पप्ट है कि मथुरा में जैन मूर्त्तिकला के सम्बन्ध में वड़ा भारी काम हुआ है। मौर्यकाल और गुप्तकाल में पूर्वभारतीय श्रौर उत्तरभारतीय जैन मूर्तिकला का वड़ा भारी विकास हुत्रा है। श्री वासुदेव उपाध्याय ने लिखा है "गुप्त लेखों में ऐसे वर्णन मिलते हैं जिनसे ज्ञात होता है कि उस समय जैन धर्मावलम्बी भी पर्याप्त संख्या में थे। गुप्तकलाकारों ने जैन मूर्तियों को उसी सुन्दरता के साथ तैयार किया है। मथुरा में २४ वे तीर्थंकर वर्धमान महावीर की एक मूर्त्ति मिली है जो कुमारगुप्त के समय में तैयार की गई थी। महावीर पद्मासन मारे ध्यानमुद्रा में दिखलाये गये है। त्रासन के नीचे लेख खुदा है तथा निचले भाग में चक्र बना हुआ है। चक्र के दोनो तरफ मनुष्यों की आकृतियाँ है। स्कन्द्गुप्त के शासन काल में कहोम (जिला गोरखपुर) नामक स्थान में एक तीर्थंकर की मूर्त्ति स्थापित की गई थी"।

श्रतएव स्पष्ट है कि लखनऊ श्रीर प्रयाग के म्यूजियमों में अनेकों गुप्तकालीन जैन मृत्तियाँ हैं जिन्हें उत्तरभारतीय कला की कोटि में रखा जा सकता है। इन मूर्तियां की सजीवंता स्त्रौर स्वाभाविकता उच कोटि की है। ई० पू० १८८-३० ई० शुंगकाल में उत्तरीय श्रीर पूर्वीय मूर्तिकला का मिश्रण खण्डिगिरि श्रीर उदयगिरि के मूर्तिशिल्प में मिलता है। श्री रायकृष्णदास जैसे कलापारखीने लिखा है "उड़ीसा के उदयगिरि छोर खण्डगिरि में इस काल की कटी हुई सौ के लगभग जैन गुफाएँ हैं जिनमें मूर्ति शिल्प भी है। इनमें से एकका नाम रानीगुफा है। यह दोमंजिले है और इसके द्वारपर सूर्तियोका एक लम्बा पट्टा है जिसकी मूर्तिकला अपने ढंग की निराली है। उसे देखकर यह भान होता है कि १ देखे-भारतीय मूर्त्तिकला ५० ५९

२ तुप्तः साम्राज्य का इतिहास प्र**ं** २९०

वह पत्थर की मूर्ति न होकर एक ही साथ चित्र और काठपर की नकाशी है। उड़ीसा में आन मी नाठ पर ऐसा काम होता है जो रन दिया जाता है और तब उपरा हुआ चित्र जान पड़ता है। वर्तमान ज्याहरणु से पता चलता है कि वहाँ ऐसा काम उस ममय भी होता था जो इस पट्टें अधार्यर था। इस दृष्टि से यह पट्टा महत्त्व का है"।

द्ति सभारतीय जैनमूर्ति कलाना निकास भी इ० पू० २००-१३०० ई० तक माना जा सरता है। इतनी लम्बी श्रवधि में श्रमेर जैनधमानुवायी शासक हुए, जिन्होंने धर्मप्रेम से प्रेरित होकर अनेर मन्दिर और मृत्तियाका निर्माण कराया। यद्यपि जैन मृत्तिकता के उत्तरीय और दित्तिणीय ढाँचे में कोई मीलिक अन्तर नहीं, फिर भी स्थान भेंत से थोड़ा-सा श्रन्तर मिलता हो है। श्रलगामले में सुदाई से नो जैनम्तियाँ उपलब्ध हुई है, उनका पला मक विन्तेपए करनेपर पता लगता है कि उन मूर्तियों की सौन्याकृति द्राविहरूना में श्रद्भुत मानी जा सक्ती हैं। इन मुर्तियाका समय ई० पू० ३००-०० के लगभग बताया जाता है। सुदूर प्राचीन काल में जैनम्तियों की वेपल रूपरेखा (out line) ही यनायी जाती था, शि पी किमी निशाल पत्थर में केनल प्राकृति चिहित कर दता ।। इद समय के उपरान्त पत्यर काटकर मूर्ति गदने की प्रया प्रातित हुई। श्रवणनेन्नोला की प्रसिद्ध मूर्ति के सम्बन्ध में खतेक विद्वानीमा मत है कि बामुण्डराव थे पूर्व दस मृत्ति की रूपराया ही अहिन थी। चा<u>स</u>ण्डरायने पसी रूपरेम्वा के आधारपर मुर्तिरा गदन बराया है। यह मृत्ति ५७ पुत ऊँची, विशालकाय गहगासन है श्रीर ससार की अनुमुत और रमर्रीय बस्तुला में से एक है। इसरे सिर के बाल पुपराते, कान बड़े. श्रीर लंबे, वचम्यल चीडा, नाचेको लटकती हुई विशाल मुनाएँ एव कब्रित् कटि चीएा हैं। मुखपर टिन्य फार्ति श्रीर श्रमाथ शान्ति हैं। घुटनों से दुद्र ऊपर तक यमीठे बनाये गये हैं जिनसे सप निरुवते हुए श्रक्षि क्ये गये हैं। दोनों पैर और सुनाओं में माधवीय लगाएँ लिपटी हुई ह, इतने पर भी मुख से दिव्य खाभा, बद्भुत शान्ति, तथा दुर्घर

वपना एना टपनाो है। यह मूर्ति वपस्याका माजार अवतार माज्य होती है। विहासन प्रजुल्लित बमल के आहार का है, इस बमलपर बावें बरक के तीचे तीन पूर चार कारत भाव खुटा हुआ है। कहा जाता है कि इस मापको अहारहसुना कर दोपर जाता मूर्तिया परिमाण निकल आता है। यह मूर्ति समल विश्व की अपूर्व वस्तु है, दसका तोड़ी की दूसरी मृत्ति आज ससार के किसी भा कोने में नहीं है।

दिशाप म पाहुबलि स्वामी या तो मूर्तिमाँ श्रीर है एव पारकल में श्रीर हुमरी मैगूर म। प्राम स्थान की मर्ति ४८ कीट ४ वर्ग केंगी श्रीर १० कीट ६ वर कीड़ी है

मारताय मृश्वित्रका पृ॰ ६० ६१

<sup>2 /</sup> See Madras Epigraphical reports 1907, 1910

श्रीर दूसरे स्थान की २४ फुट ऊँची है। ये दोनों मृत्तियाँ भी श्रपने श्रनुपम सौन्दर्य, श्रमाध शान्ति श्रोर श्रद्भुत प्रभाव से श्रपनी श्रोर प्रत्येक व्यक्ति को श्राकृष्ट कर तेती . हैं। इस प्रकार दिन्तणभारतीय जैन मृत्तिकला के श्रनेक श्रनुपम निदर्शन वर्तमान हैं।

जैन मृत्तिकला की श्रभिन्यञ्जना शक्ति—सत्य, शिव श्रोर सुन्दर इन तीनों गुणों की समन्वित रूप में श्रभिन्यक्ति होना ही जैन मृत्तिकला की विशेषता है; पर जैनकला का सत्य श्रन्य सम्प्रदायों की कला के सत्य से भिन्न है। वीतरागता—विकारों का श्रभाव यह त्रेकालिक सत्य है; क्योंकि श्रजर, श्रमर एवं श्रविनाशी श्रसण्ड श्रात्म तत्त्व का स्वभाव वीतरागता है, इसिलये त्रेकालिक श्रवाधित सत्य वीतरागी भावनाश्रों को उद्युद्ध करना ही हो सकता है। शिव भी जैनों का लोकहित तक ही सीमित नहीं है, किन्तु उनका शिव श्रमर श्रात्मा की श्रनुभूनि या विकार रहित श्रात्म स्थित है। जैन मृत्तियाँ इसी शिव की श्रभिज्यञ्जना करती हैं।

जैन कला का सौन्दर्य भी लोकिक सुन्दर से रहित लोकातीत है या याहा सौन्द्यों-कांचा से रहित आन्तरिक आत्मिक गुणों की अभिव्यक्ति है।

जैन मूर्तियों की मुद्रा योगमुद्रा है, जिसका अर्थ आत्मिक भावनाओं की अभिन्यिक है। नासाय दृष्टि निर्भयता और संसार के प्रलोभनों के संवरण की सूचक; सिर, शरीर और गईन का एक सीध में रहना अतुलवल, आत्मप्रतिष्ठान, और जगत की मोह माया से पृथक्त्व का सूचक तथा पद्मासन प्रतिमा में वाईं हथेली के ऊपर दाईं हथेली का खुला रहना स्वार्थ त्याग, चरम सन्तोप, आदान-प्रदान की भावना से रहित, जिससे राग द्वेप की उत्पत्ति होती है; और खह्गासन मूर्नि में आजान वाहुओं का लटकना कृतकृत्य, संसार के गोरख-यंधे से रहित, मानसिक और शारीरिक संघर्ष को छिन्न करने में संलग्न, प्रकाण्ड तथा विस्तृत विश्व में अकेला ही अपने सुख, दुःख का भोक्ता यह जीव है की भावना के संदेश का सूचक, प्रशान्त मुखमुद्रा सर्वत्र शान्ति और प्रेम के साम्राज्य की व्यञ्जक एवं आभरण और वस्त्र हीनता अपनी कमजोरियों तथा यथार्थता को प्रकट करने की भावना की सूचक हैं। इस प्रकार जैन मूर्तियाँ अपनी अभिव्यञ्जना द्वारा संसार मरुभूमि में मृगवृष्णा से संतप्त मानवको परम शान्ति और कर्तव्य परायणता का संकेत करती हैं, उनका यह संकेत निर्जीव नहीं, वरन सजीव है।

शायद कलाप्रेमी सहदयों के चित्त में यह प्रश्न उठ कि जैन मूर्तियों में शारीरस्थान विद्या (एनाटोमी) के लिये कोई स्थान नहीं, किन्तु जैनमूर्ति शिल्प में देहका खाका, उसका गठन, नाप-जोख आदि वाते मूर्ति की आकृति, मुखमुद्रा और उसकी विविध गतिभंगियों के निरीक्षण से ज्ञात हो जाती हैं। जैनकला में आन्तरिक

भाषनाओं द्वारा विशेष निशेष शारीरिक भिगमां प्रकट की गयी है। जैनमूनि की प्रायद्वन्द की रूपरेदा पर से ही शरीर की भागसमता, गाका, म्हमत आदि नातें जहय की जा सकती हैं। भाणक्रन्द के द्वारा ही शरीर के यथानत दर्शन किये जा सकते हें। के जैन तीर्थक्करों की तम प्रधान मृत्तियों तपीयल के साथ आरावक पे समस शान्ति, अभय, और कला ने दिव्य प्रार्थिक के उपस्ति हो। इस्त्रं प्रकार जैन मृत्तिकला मे युग-युग की सस्कृति और आप्यातिमकता के भावीका सन्तियेश हैं, जिन वार्तों को ककावार कहना चाइता था, जैनमृत्तियों उन वार्ता को प्रभिव्यत्त करने में पूर्ण समर्थ हैं।

जैन चित्रकला—निरा की लिल क्लायों में चित्रकला का शहितीय स्थान है। इस क्ला हारा मान्य जाति के व्यापक और गम्भीर मार्गों को जनता के समन रसा जा सकता है। जैना ने प्राचीन काल में ही हवयगत मृत्यवान भाग के प्रवाह का व्यक्ती करण त्या के प्रवाह के जिन शिचिया ने मृत भागा में अपने मित्रक हैं निचारों जीर हवय की गृहतम माराश्यों के प्रवाहकों रंग और त्यू ची पे सहारे कागज के मान्यम हारा प्रवाहित किया है। यद्यपि क्ला मर्मनाने जैन चित्रकलाको प्रवक्त स्थान नहीं दिया है, जसे विशेष निशेष भीगोलिक परिस्थितियों के अनुसार भारतीय कला के प्रवानित ही परिगणित किया है, किर भी इनना तो सभी ने स्प्रीकार किया है कि जैन निप्रा की अभिन्यव्यना अपने तीर की प्रवक्त है। चित्राका सन्दन्य धर्म के साथ जोड दी पर भी जैन चित्र हतारी है तारों का कहत करने में साथ हैं।

ष्रीनानालाल चिमनलाल भेहता ने नैन चिप्रका । वे सम्य च में लिखा है—"परम्बु इतना 'प्रमस्य है कि जैन चिप्रा में एम प्रकार की निर्मालता, स्कूर्ति श्रीर गतिवेग है, जिससे डा॰ खानम्हकुमार स्थामी जैसे रिमम् विद्वान् सुग्ध हो जाते हैं। इन चिप्रा को परम्परा श्रनता, एन्लीरा, पाव, मिस्त नवासल के क्षित्ति चिप्रो की है। समकालीन् सम्यता के खध्ययन के लिये इन चिप्रों से चहुत कुछ ज्ञानपृद्धि होती है। सासकर पोशाक, सामान्य अपयोग में खाती हुई चीजे, खानि के सम्बन्ध म अनेक बातें ज्ञात होती हैं।"। स्मिप्र खीर यूलरने भी जैन चिप्रकता की प्रशास करते हुए लिखा है कि 'जैने चिप्रो में एक नैसींगर श्रत प्रवाह, गति, डोलन श्रीर भावनिवृशीन विद्यमान हैं"।

निस्सिद्देह जैन चित्रकला मा ध्येय अस्यन्त व्यापक खोर उन है। जैनाचार्योने खपने हार्यों से जैनधर्म के निद्धान्त खीर क्याओं को स्पष्ट करने वे लिये चित्रोंका निर्माण किया

१ देशें भारतीय चित्रकता ए० ३३

<sup>2</sup> Smith fristory of fine art in India and Caylon p 133 Percy Brown, Indian painting pp 38 51

तथा जैन राजात्रों ने अपनी कलाप्रियता का परिचय देने के लिये हदमीका सदुपयोग कर मन्दिरों, गुकाओं त्रोर प्रन्थों में कुशल चित्रकारों हारा अपनी आम्नाय के अनुसार चिल्लोंका निर्माण कराया। इस प्रकार धर्म का आश्रय पाकर जैनचित्रकला में आध्यात्मिक, नैतिक, सामाजिक और प्राकृतिक रहम्यों की अभिन्यव्यनना की गयी।

चित्रकता ममें हों चित्रों के विद्धचित्र, श्रविद्धचित्र, रसचित्र, श्रोर धूलिचित्र ये चार विभाग किये हैं। विद्धचित्र—जिसमें वस्तुका साद्यातकार होता है या उसकी श्रावेह्व प्रतिकृति होती है। ऐसे चित्र भित्ति, कागज, काष्ठ-पट्टिका श्रावे पर वनाये जाते है।

्र श्रिवद्वित्र'—जिसका विधान जाकस्मिक कल्पना से ही होता है। श्रिवद्व चित्रों का सोन्दर्य उनके श्राकार में माना जाता है। ऐसे चित्र कागज पर ही सुन्दर वन सकते हैं, दीवालों पर इनका यथावत् श्रंकन श्रासानी से नहीं किया जा सकता है।

रसचित्र'—जिनके दर्शन मात्र से शृंगार आदि रसो का ज्ञान हो जाना है, उन्हें रस चित्र कहते हैं। इसका उदाहरण नायधम्मकथा में एक मनोरंजक आख्यायिका में मिलता है। "मिथिला नरेश कुंमराज के पुत्र मल्लदिन्न ने अपने लिये सुन्दर चित्रशाला वनवाई। उसकी दीवाला पर एक कुशल चित्रकार ने राजकुमारी मिल्लका का केवल अँगृहा देखकर ही उसका पूरा और आवेहच चित्र खीच दिया। राजकुमार ने जब अपनी वड़ी बहन का चित्र चित्रशाजा ने देखा तब उसके मनमे चित्रकार और राजकुमारी के सम्बन्ध में सशय उत्पन्न हुआ और चित्रकार को प्राणद् का आजा दी। परन्तु जब उसे माल्म हुआ कि यह चित्रकार को यनुपम कारीगरी का परिणाम है तो उसकी कुंची, रंगों को डिविया आदि को तोड-फोड कर निर्वासित कर दिया" । जैन साहित्य में इस प्रकार के रसचित्र या साहरय चित्रों के अनेक उदाहरण निलते है।

धृतिचित्र — जैनो में इस प्रकार के चित्रों का प्राचीनकाल से लेकर आज तक रिवाज प्रचित्र है। पूजा-पाठों में माड़ना पूरना, चोक पूरना एवं चावल के पुड़ों द्वारा साथिया या अन्य प्रकार के यंत्रों का निर्माण करना इस चित्र प्रणाली में गिभित है।

१ एवं धविति भित्तौ दर्पणोद् सिन्तभे ।
 फलकादौ पटादौ वा चित्र लेखनमारभेत् ॥—भारतीय चित्रकला पृ० ५

२ श्राकिस्मिके लिखामीति यदा त्हिरय लिप्यते । श्राकारमात्रसम्पत्वे तद्विद्धमिति स्मृतम् ॥—ग्रामेलिपितार्थं चिन्तामिण पृ० २८२

६ श्वंगारादि रस्रो यत्र दर्शनादेव गग्यते-शिल्परता ।

४ देखे-भगवान महावीरनी धर्मकथाश्री पृ० २२५

ऐतिहासिक हान्य से जैन चित्रकला के सन्तर में निचार करने पर जात होता है कि ई॰ सन्त से कई शता नी पहले गुफाओं, मन्दिरों एव धर्मस्थान मठा व्यादि में मिति पर चित्रांक्त करने की प्रथा जैनों में थी। वे प्राचीन घनसात्ररोप व्यान भी जैन चिल कता के महत्त्र को प्रथा जैनों से थी। वे प्राचीन क्ये हुए हैं। मध्य प्राच के व्यन्त गैत सरमुजा स्टेट में रामगिरि नाम की पहाड़ी है, निस्तर जोगीमारा नामक गुफा चित्रत है। इसकी प्रथान चोत्रट पर एक ब्रह्मत सुन्दर, भातपूर्ण चिल व्यक्तित है। प्राचीन भारतीय चित्रकला में रगा और रेखाता की निष्ट से यह व्यक्ति है।

इस चित्र के परिचय में मुनि श्री नान्तिसागर जी ने 'जेनाशित चित्रकला'-नामन लेख में लिखा हैं '—

- १ एक बुद्ध के निम्न भाग में एक पुरूष का चित्र हैं। बाई श्रोर अप्सराऍ व ग'धर्व हैं। दाक्षिनी श्रोर सुसप्तित जुल्म सडाँहैं।
  - २ अनेक पुरप, चन तमा निविध प्रकार के अलगार हैं।
- ३ आधा भाग श्रम्यह है। एक बृज्ञ पर पत्ती, पुरुप और शिशु हैं। चारी जोर मानव समृह उमडा हुआ हु, रेशा की प्रीय लगी हुई है।
- पद्मासनस्य पुरप है। एक श्रोर मन्दिर की खिडकी तथा तीन घोडों से जुता हुआ रख है।

श्रत रुप्ट है कि न्स यित्र में जैं। मुनि ती नैज्ञा का वर्णन श्रक्ति दिया गया है।

इ० ६०० ६०५ ने पल्ला बसीब राजा महेन्द्रामंत ने द्वारा निर्मत पद्दुनोटा स्थित सित्तात्रासल्लीय सुडा चित्र जैनकला के अट्टल निर्मात है। यहाँ के जित्र में भाज आरवर्ष ढम से स्मर्ट हुए हैं और आरिलायों निल्हल सत्तीव मालूस पडती है। समस्त सुफा क्मला से खलहत है। सामने के सम्भा को खापस में सुधा हुई क्मलनाल की लताआ से मजाया गया है। छत पर तालाज का चित्रामा, मछिलया क्सिन है। सालाज में स्तान करते विरामा, मछिलया क्सिन खार पद्मान करते हुए हो यिल —एन मोर खीर दूसरा स्थाम वर्ण के चित्रत जिले में स्वी सुका के एक स्तम्भ पर एक नर्वका का सुन्य चित्र है, इस चित्र में चित्रत नर्वकी की भाव भिगाय दरसर लोगों को खारचर्यान्तित होना पडता है। नर्वकी के क्सनीय खगा का

१ दर्ले-मारव का चित्रक्ला ११ १२

२ बिरोप जानने क जिये देगें-विशालभारत नवस्वर १९४७

सिननेवश चित्रकार ने वड़ी खूबी के साथ किया है। यह मंडोदक चित्र है। सित्तनन-वासल की चित्रकारी अजन्ता के समान सुन्दर और अपूर्व है।

उड़ीसा के भुवनेश्वर की गुकाओं में भी जैन चित्र श्रंकित हैं, इन चित्रों के सीन्दर्य और भावाभिव्यञ्जन श्रद्धुत हैं। भित्ति चित्रों की परम्परा जैनों में बहुत समय तक चलती रही। मूड़िवद्री के चन्द्रनाथ चैत्यालय के खन्भों पर उत्कीर्ण प्राकृतिक चित्र श्रपनी श्राभा से संसार को श्राश्चर्य में दाल सकते हैं। इन चित्रों में वाल श्राकर्पण, प्रकृति का साहश्य, उसकी रमणीयता, कम्पन श्रोर नैसर्गिक प्रवाह वर्तमान है।

१२ वीं सदी के उपरान्त १६ वीं सदी तक गुजरात और दिल्ला में जैन चित्रकला का पर्याप्त विकास हुआ। निशीयचूिण, अंगसूत्र, त्रिशिष्टिशलाकापुरुपचरित्र, नेमिनाथ चित्र, कथारत्न सागर, दि० पूजा-पाठों के गुटके संप्रह्णीयसूत्र, उत्तराध्ययन, कल्पसूत्र, जैन रामायण, त्रिलोकसार, त्रिलोक प्रज्ञप्ति, भक्तामर, धवलाटीका इत्यादि जैन प्रन्थ सचित्र पाये जाते हैं। इस जैन चित्रित प्रन्थ शैली की परम्परा के कारण इस चित्र शैली का नाम जैन शैली रखा जाय तो अनुचित न होगा. क्योंकि इस जैन परम्परा पर जैनेतर भी कई प्रन्थ सचित्र लिखे गये।

जैनों से सचित्र प्रन्थों की दो प्रणािलयाँ है, पहली में विषय द्वारा सममाने का यत्न किया गया है, समस्त धर्मकथा को चित्रों द्वारा ही अभिन्यक्त किया है। इस शैली से जैन रामायण और भक्तामर प्रमुख हैं। भक्तामर के प्रत्येक श्लोक के भाव को एक एक चित्र द्वारा न्यक्त किया गया है. इसी प्रकार रामायण को कथा को जैन परम्परा के अनुसार चित्रों नें चताया है, प्रत्येक एठ के दोनों ओर जितनी कथा दो है, उतनी कथा को न्यक्त करने वाले चित्र भी दिये हैं। दूसरी प्रणािली में प्रन्थ के विषय से वाह्य चित्र दिये जाते हैं, इसमें चित्र का सम्बन्ध विषय से नहीं रहता है, प्रत्युत उसकी सोन्दर्य वृद्धि के लिये या अन्य हृद्यगत भावनाओं को स्फुट करने के लिये चित्रों का अंकन करते हैं। इस मन्यकालीन जैन चित्रकला के सम्बन्ध में एक विद्वान ने लिखा है "सच पूछिए तो मध्यकालीन चित्रकला के अवशेषों के लिये हम मुख्यतः जैन भएडारों के आमारी है। पहली वात तो यह है कि इस काल में प्रायः एक हजार वर्ष तक जैन-धर्म का प्रभाव भारतवर्ष के एक बहुत बड़े हिस्से में फैला हुआ था। दूसरा कारण धनी-मानी जैनियों ने वहुत वड़ी संख्या में धार्मिक प्रन्थ ताड़पत्र पर लिखित और

विशेष जानने के लिये देखें — जैन सिद्धान्त भास्कर भाग ५ किरण २ ए० १०३-१४० तथा भास्कर भाग १२ किरण १ ए० १

वित्रित (Illuminated) परासर घटनाचे थे 1911 श्रवएन सत्तेप से वहीं पहा जा मध्या है कि माधुर्य, प्रोप श्रीर सत्तोचता जैन चित्रक्ला से पूर्णरूप से वर्तमान है।

तैन संगीतहता—इस क्लाका जापार इन्द्रियतस्य है, पर इसवर अधिक सर्वस्य नाम से हैं। सगीन में आहमा की भीनरी ध्वनिको प्रकट किया जाता है। इसमें तनिव भी मंदिर नहीं है कि नाद की सहायता से हमें अपने आन्तरिक आहार को प्रतट करने में यहा मुविषा होती है। सगीतका प्रभाव भी व्यापक, रोवक और विम्लत होता है। जैन प्राचीनकाल से ही इस क्ला का उपयोग करते चले आ रहे हैं। जैन वाड्सव में मर्गात को कियादिशाल नाम के पूर्व में अन्तर्भृत किया है जर्वा स्वागन को वाड्सवका कर अग रताया है, इसी कियादिशाल नाम के पूर्व में अन्तर्भृत किया है ज्याद्व सगीन को वाड्सवका कर अग रताया है, इसी कियादिशाल नाम के पूर्व में अन्तर्भत कियादिशाल नाम कियादिशाल नाम के स्वाप्त के स्वाप्त के स्वाप्त को स्वाप्त की स्वाप्त कर स्वाप्त का स्वाप्त की स्वाप्त

नाग्रमार चरित्र से पता लगता है कि स्वयंदर स ह वाएँ आगत राजकुतारों को पें ते नता था कि जो नह बीखादानन और सगीत से पराजित कर देगा, यहा दनका प्राणे दर हो सदेगा। इस अन्य से किंद्र मुगदेन्तत लिया है कि जागरुवारने स्वयं मिद्दर से बीखा बनायी और नती स्थिते हत्व कर नस्य जाया। पुष्या किंद्र विचाया, इस्ता किंद्र से बीखा बनायी और नती स्थिते हत्व कर नस्य जाया। पुष्या किंद्र में पाणा, दुर्जुमि, टक, भेरा, कृत्य, शाय, सागर, पूर्व, भटा आदि यार्थाश क्लोम हिंगा है। शारिपुराख स भी सगीत के सम्यन्य से वह द्वीरा हैं।

सर्गर्थसिद्धि से शब्दों — स्वरों व ना, तिनत, पा बाँर सुष्यि ने बार मेंद्र किये हैं। रोजन, मुन्त, नवारा व्यादि के शब्दा का तत, सितार, बात्वा ब्यादि क स्वरणे कियत, पाना, जाति के पारको पन ब्याद पुरर्द, शाय ब्याटि के स्वरणो सुनिर बहा गया है। इन शाह- च्या जिलाग का प्रशासका वा वृद्धि से प्रशासको सुर प्रमा पत्ना है। इन शाह- च्या जिलाग का प्रशासका वा वृद्धि से प्रशासको से ब्यायिन था।

स्थानीय पूत्र को कारपहर क्रियित सन्दृत त्रोदा से संभीत के गुण दोलेका करदा दिवेका किया है। इससे संभात अर्भात, उत्त, रतस्य तत्ताव, कारप्यर और कारुपास वे प्राप्त क्षिता अर्था किया है। इससे संभात को तर्दी, इस से जन्दवारी, रहस्य के सिमी कावात, त्राप्त से सावात से कार्या के साम से माद से प्राप्त से सावात से का्या की स्थान से सावात से का्या की साम से माद से प्राप्त की साम से माद से सावात से का्या करिय कार्य कर साम की साम से साम की साम से साम की साम की साम की साम की साम से साम की साम से साम की साम की साम की साम की साम की साम की साम से साम की साम से साम की साम से साम की साम की साम से साम साम से साम

<sup>)</sup> मुख्ये—देश शिक्षान भा वर भग :

१ माग हुमार करित मुद्रिका २० १८

सुकुमार गिनाचे गये हैं। जिसमें सभी स्वर पूर्णराति छोर शुद्धतापूर्वक उच्चरित हों, उसे पूर्ण, राग में भावों का भरना रक्त, छलंकारों से भूपित छलंछत, लय छोर स्वरका स्पष्ट उच्चारण व्यक्त, गर्दभस्वरंका त्याग करना छविघुष्ट, माधुर्य पर्ण कोकिल स्वर से गाना मधुर; श्रुति छोर तालका सामझस्य रखना सम एवं संगीत में लोच लाना सुकुमार कहलाता है।

संगीत समयसार पार्श्वदेव की १३ वीं राताच्यों की संगीतिविषयक अपूर्व रचना है। इसमें नादोत्पत्ति, नादभेद, ध्वनिभेद, गीत लक्ष्ण और उसके भेद—आलिप्त. वर्ण, अलंकार आदि; गमक, रागों के रागांग, भाषांग, उपांग आदि भेदोंका वर्णन; चार प्रकार के अनवचादि वाचोंका स्वरूप नृत्य और अभिनयका विवेचन; ताल की आवश्यकता और स्वरूप प्रभृति वानोंपर क्रकाश डाला गया है। मध्यमादि, तोडी, वसंत, भैरवी, श्री, शुद्धवंगाल, मालवश्री, वराही, गांड, धनाश्री, गुंडकृति, गुर्जरी, देशी ये तेरह रागांग राग-लक्षण सहित वताये गये है। वेलावली, अन्यासी, सावरी (असावरी), फल, मंजरी, ललिता, केशिकी, नाटा, शुद्ध, वराटी, श्रीकरित ये नो भाषांग राग दिये है। आगे वराही आदि २१ उपांग राग दिये गये हैं। इन सब रागोंका खूव विस्तारपूर्वक विवेचन किया है। ताल के सम्बन्ध में एक सुन्दर श्लोक विचा है—

# तालमूलानि गेयानि ताले सर्वे प्रतिष्ठितम् । तालहोनानि गेयानि मंत्रहोनः ययाहुतिः ॥

गायक, वादक और नर्तक के सम्बन्ध में भी अत्यन्त सूचम जातव्य बानें दी गयी है। राग रागितयों के सम्बन्ध में सूचमातिसूचम विश्लेषण किया गया है। जैन संगीत कला के नमूने गीतवीतराग. जैसे संस्कृत काव्य प्रन्थों एवं हिन्दी के पद, भजन और लावनी आदि में मिलते है।

जैन काव्यकला—विशेपजोंने लिलतकलाओं में सबसे ऊँचा स्थान काव्यकला को दिया है। मस्तिष्क पर अपना प्रभाव डालने में इसे अन्य अवल्म्बन की आवश्यकता नहीं होती है, इसीलिये लिलतकलाओं में इसे अप्ट स्थान प्राप्त है। विपय की दृष्टि से इसके दो भेद किये जा सकते हैं—प्रथम यह जिसमें किय अपनी बीती बात कहता है और दूसरा वह जिसमें जगवीती बात कहता है। अपनी बीती बात कहने में निजीपने का अनुभव होने के कारण भावात्मकता की मात्रा अधिक रहती हैं तथा किय हत्यगत भाव एक नयी प्रकार की मंकार के साथ प्रकट होते हैं, ऐसे काव्यों को प्रगीत (Lyrical) कहते हैं। यह अन्तम खी काव्य होता है।

३ देखें - जैन-सिट्टान्त-भास्कर भाग ९ किरण २ तथा भाग ३० किरण १

निसमें जगवानी जान पिन कहना है, यह लाय श्रमुरत (Imitative) पहलाता है, हममें वर्णन पी प्रधान हों हों हैं। ऐसे फाय प्रधानम्य पहलाते हैं। जैन फाव्यस्था में लोना हा प्रसार की रचना हैं विस्तान हैं। भारतकी प्राय सभा भाषाओं में काव्य प्राय लिखा वहें। यथिए इस निवन्ध में समस्त जैन काय्य की वारीतियों के सम्बन्ध में कुछ भा जा लिखा जा मकता है, किर भी नामभर गिनावर इस कला के विषय में कित्यय वार्ते लिखा जा बंगी। जैन काव्य प्रस्था में धर्मशामान्युरय, घरप्रभा, जुनिस्तात, पारवीन्युरय, नेमिनिवाख, श्रमस्शतक, यशस्तिलकचम्यू, पुराववन्दा, जीवन्यरचन्यू, का यातुशामन, श्रलकारियन्तामिख, गयचिन्तामिख, शालतूत, नेमिन्त, चेतोन्त, इन्टुन्त, पयनद्वत, मोन्त, हिमन्यान, सप्तमन्यान, एवच्युशमिख, हन्नाऽसुशासन, रनमन्या श्राटि राजायें उत्तेखनीय हैं।

महारित हरिजन्द ने धर्मशर्माभ्याय म सूहम कलाना, भाव गाम्मीर्थ, रसीली भाषा वा प्रवोत पर खड़त उमत्नार रिस्ताया है। भाषा खोर शैली पी चमचमाहट भाज हो। है। विचार रस्ता ले खेर कि विचार रस्ता ले खेर सामा मय प्रवार से खच्छे लगत हैं। मधुर वास्यावली में बद्ध कि विचार रस्ता ले खेरामा मय प्रवार से खच्छे लगत हैं। कि विचार प्रमुम्ति की व्यापकता वे कारख एसे जिपया दा जिथान निजा है जो मानवमात्र का खनुभूति से सम्बन्ध रस्ते हैं। भागा क प्रजूत खाधार का कल्पता हाग पूर्ण तथा यजातव्य प्रवासीर रख हेसमें वर्तमान है। खत रित, हाम, शार, बोच रत्यारि की क्या खनुभूति प्रवट की है, जिससे पाटर काय म तन्याय हुए विचा नहीं रह सकता। कि ने जात नम म चमकते हुए पूर्ण पर वा निजी सुन्दर कायार है।

कि निधुना स्कटिशपानपात्रिति रजन्या परिवृर्यमाराम् । चलव् जिरेशोधयत्तुम्यमानमाशालामान्युरशेष वा॥

ष्य-प्याचार मण से भरा तथा रता पा मरिव निमितदानपात्र-प्याला । (रप) है ? वा प्रज्ञत्रभर समूर दारा पुन्त्यमान मत्त्रविनी या पिकसित समेद पमत है। ?

> वेगरणस्याय रगत्स्याञ्चिच्युतः मपनो विषकन्दः एपः । हि व्योग्नि नालो पुलदर्पयामे मध्मश्रूरङ्ग प्रतिनिम्बतः मे ॥

यवा स्रावत दार्था का सृष्ट सं गिरा हुआ। पक्ष युक्त सूर्याल है ? या नाजमिल त्रिमा त्रपण कं सपान व्यासा वाल व्यासारा सं त्राहम्मुद्ध सहित सुरव ही प्रतिनिन्तित हो रहा है ?

1 मनगमानुष्य मन् श्रहत

किन की उपर्युक्त उत्प्रेचा किस रसिक को मुग्य न करेगी। इस महाकान्य में उत्प्रेचा उपमा, रूपक, समासोक्ति, श्लेप, भ्रान्ति और कान्यलिङ्ग आदि अलंकारों की छटा निराली ही दिखलाई पड़नी है। इसी प्रकार चन्द्रप्रभकान्य भी अपने सरस, नधुर और सुदृढ़ पद्यों द्वारा पाठकों को रससरिता में मंजन कराता है।

श्री जिनसेनाचार्य ने मेयदूत की पादपूर्ति में पार्श्वभ्युटय की रचना की है। इस किन ने शंगार रस से ख्रोत-श्रोत रलोकों के चरणों को भगवान पार्श्वनाय की पोराणिक बार्ता के सांचे में ढालकर रोद्र, बीर ख्रोर शान्त रस की ख्रपूर्त त्रिवेणी प्रवाहित की है।

"तस्य स्थित्वा कथमपि पुरः कोतुकाथानहेतोः" इस पद्यांश में कवि कालिदास ने यत्त की विरह वेदना का इंकन किया है, किन्तु जैन किय ने सिनेमा के चित्रपट के समान शृंगारिक मूर्ति को विलीन कर इसके स्थान पर रोद्रमूर्ति शान्वर को खड़ा किया है—

स्रोऽसो जाल्मः कपटहृदयो दैत्यपाशः हताशः स्मृत्वा वैरं मृनिमपष्टणो हन्तुकामो निकामम् । क्रोधात्स्फुर्जन् नत्रजलमुचः कालिमानं दधान– स्तस्य स्थित्वा कथमपि पुरः क्रोतुकाधानहेतोः ॥

दोनों में कितना महान् अन्तर है।

जैनाचारों ने काट्यों द्वारा धार्मिक एवं सेंद्वान्तिक तत्त्वों और नियमों का प्रचार किया है। इन्होंने शृंगार की ओर जाती हुई काट्य धारा को मोड़कर भिक्त और शान्त रस की ओर लगाया हैं। जैनों ने राजनीति, समाज विज्ञान, अर्थ शास्त्र, तत्त्वचर्चा आदि विषयों का समावेश भी जैन काट्यों में किया है। संचोप में जैन काट्यकला में वे सारे तत्त्व वर्तमान हैं जो मानव हृदय को स्पर्श करने वाले हैं तथा जिनमें आनन्दों देक करनेवाला रूप-सोष्ठव पूर्ण रूप से है। अतएव जैनकला विश्व की ललित कलाओं में अपना प्रमुख स्थान रखती है।

श्री जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा १४-१२-४८



# धृताचोञ्च का गणित'— जैन तथा जैनेतर श्राचार्यों के सिद्धान्त

## [ क्रें - भी वारियादत मिन वम व र वायी ]

प्रस्तुन लेख में देवन दृत्त की परिष और नेत पन कलन के सिद्धाती पर विचार दिया नायगा,। हुए मध्यभी सार कियात्रा ना गेल एक निय सारि (Fixed const)न पर स्माधिन है। \* का परिषि से ज्याम की शानुपत शासि के लिए ज्यवहार होता है। ज्यान कन र, परिषि, और तीनकन का माग कम से २२/० या ३१४१५, २\* × ज्यासाद्ध \* × ज्यानार्द्ध है।

नैत व्याचार्य में इस सम्प्रापी मारे गिण्यत के पूरे जातनार हो। गिण्यतणाल जै। शामनाय में एक श्रापुणेग मारा। या दे, प्रतापन गिण्यत का सूप्य पहुत पाषिक है। जैजी ने गहुत में मीलिक उमेलिन में या पिलते हैं, पाने गिण्यत पर उनका प्रयास व्यवस्था मारे ते निर्माण के पान व्यवस्था मारे हैं। इस पान स्थान मारे में, जम्मूहाण के किसार में कला म देशियित का पूरा व्यवस्था दिया गया है। गरे कही ना इस गा ही मतना है कि जैन समयाय व व्याचायनि भी भारतीय गणित म पुराने जमारे से काफी सफलकार्युक काम स्था है।

जहों तक र का सरग्र है, जैर शाचार्यों ने उसक सीन मान ज्यवहार में रखे हैं (१) (१२०, (२) ३ से बुद्ध ज्यादा, (३) ३ १६

परले पार्यं मात्र अर्पात ४१० का मधीम निमाद्वित स्थली पर मिलता है, स्थे १९सि, ज्योतिष कराहर, समानीस्ट्र, सर्वाधिसिद्धि, जावाभिमम स्ट्र, लघुनेन-समाम राजमधिक इस्मिदि। ज्योतिष क्लाइट की १८८ वी गांधा यो है —

विश्यम वमादह गुणकरणी वहस्त पतिस्त्री होड विस्तरम पाप गुणिक्री परिस्त्री तस्त गणिय प्रयम

युरेवर का गीका याँ हैं — "रूजन्य मा विष्यंग तन्य वर्गो विधायने दशींभ गुणिता तन वगरूनाव ।, तन इंग्ल्य परित्य परित्यम्य । रुद्ध लीग ज्योनिव वगर्वक की सूर्य भणीम म पुगण भाग दें स्रोर त्या सूर्यभणि को ज्यातिव बेदान का समान पुगण कहते

<sup>।</sup> वेनीसिन परपदक स्पम्यति, पानमनस

र में विशेषां हत, श्वितां र प्रह

निश्रीयरण्यातं, वर्ष्ट्रामाय्यः द्रिसावगतः, राज्यासितः, स्वाधितितः, रावद्राग प्रणितः
 समाय प्रकार : प्रशिव्यम्, संबोध्य १२ । ।

इमारराधिका चेत्रप्रमाग्न, जित्रसदका पृहाचेत्रसमाम, सतुचेत्रममास, (रानशेपह सृति)

है। कुछ भी हो, पर इतना तो स्पष्ट है कि इस ज्ञान का समय किसी भी हालत में ४ थी या ३ री शताब्दी ई० पू० से नीचे नहीं रख सकते । खैर, जीवाभिगम-सूत्र के ८२वें भ्योर १०६ में सूत्र क्रमशः नीचे दिये जाते है—

'तत्थर्णं जे ते सखेजज वित्थडे से गा एकं जोयरा सयसहस्सं श्रायामविक्खं मेग्ं तिन्निजोयरासइसहस्साइ सोलससहस्साइ दोन्नि य संचानीसे जायरा-सप्, तिन्नि कोसे य श्रष्टावीसं च धरापुसतं ते रस य श्रपुलाइं श्रद्धंगुलयं च किंचि निसेसेगा परेखेनेगाम

[तत्त योऽसौ सङ्खेय विस्तृतः स एक योजनशतसहस्रमायामविष्कभेण, त्रिणियोजन शतसहस्राणि, पोडशसहसाणि, द्वे च सप्तविशति (श्रिधिके) योजन शते त्रयः क्रोशाधाधाविंशं च धनुः शत त्रयोदश चाङ्गुलान्यधीङ्गुलकं च किञ्चिद्विशेपाधिकं परिच्लेपेण ]

तिन्नि जोयण सयाई न्नायामिवक्लभेगां गाव एक्ग्णपगणजोयणसए किंचिविसेसेगा परिक्लवेगां

[ त्रिणि योजनशतान्यायामविष्कभेण नव एकोनपञ्चाशत् (श्रधिकानि) योजनशतानि (१४६) किञ्चिद् विशेषेण परिद्योपेण ]

सूर्य प्रज्ञप्ति के २० वें सूत्र का उद्धरण यो है:-

एगं जोयण सहस्सं एग तेत्तीसं जोगाणमयं त्रायामविष्यंभेण तिरिण जोयण सहस्साइ तिरिण य नवणउए जोयणसते परिक्लेवेणं

एक थोजन सहस्रमेक त्रयस्त्रिश (त्रयस्त्रिशदधिकं) योजनशतम् (११३) आयाम-विष्क-भेगा त्रीगायोजनसहस्राणि त्रीणि च नवनवंतीनियोजनशतानि (३३८६) परिच्लेपेण ।

दूसरे मान का प्रयोग जम्बूद्गीप प्रज्ञिस (११ वां सूत्र) भ्रौर उत्तराध्ययनसूत्र में हुन्ना है। तीसरे मान का सकेत जीवाभिगमसूत्रके ११२ वें सूत्र में मिलता है। वहाँ यह भी लिखा है कि यदि वृत्त का व्यास १०० हो तो परिधि ३१६ होगी।

तिलोयपराण्तिं में वृत्त-सम्बन्धी चर्चा प्रथमाधिकार गाथा ११७ में विस्तार से श्राई है।

क का मान केवल तीन मान कर भी जैन श्राचार्यों ने स्थूल कियाएँ की है। प्रमाण में 'वासोतिगुणो परिधि' को उपस्थित किया जा सकता है। महावीराचार्य ने भी स्थूलकार्य के लिए का पाटीय मान ३ ही माना है, पर सूद्रम कार्य के लिए √१० या ३.१६

दिगम्बर श्रन्थ 'लोक विभाग' में n का मूल्य कि मिलता है । लोक विभाग में  $n=\sqrt{2}=\sqrt{2}+\frac{1}{2}$  =  $\frac{1}{2}+\frac{1}{2}$ 

पड्लग्डागमसूत्र की भवलाटीका में परिधि लाने के लिए निम्न रीति लिखी गयी है। जो रीति सर्वथा विलच्चा श्रीर शुद्ध है। इसका मेल पौर्वात्य या पाध्यात्य किसी भी सिद्धान्त से नहीं बैठता है। इसकी शुद्धता का प्रमाण यही है कि यदि व्यास २ मान लिया जाय तो परिधि उक्त नियमानुसार ६.४२ श्राती है तथा २२/७ के हिसाब से ६.२६ इससे एप्ट है कि प्रथम मान द्वितीय की अपेचा श्रधिक शुद्ध है।

## व्यासपोडशगुणित पोडसिंहत त्रिरूपरूपैर्भक्तम् व्याम त्रिगुणसिंहत स्रचनादपि मवेत् प्र्चममम्

श्रर्थात् न्या × १६+१६ + न्याम ३ = परिधि

पर किसी स्थल पर इन परिशामों की युक्ति नहीं मिलती । परम्परागत एक श्रीर सूत्र मिलता है —

विवस्तमं वग्गटहगुणकरणी वट्टस परिरयो होदि ॥

यह पाठ चेत्रसमास में भी मिनता है। श्रम्तु श्राचार्य नेमिचद्र ने इसकी वासना में ए रें के उपपत्ति का प्रतिपादन किया है। साराश श्रामीलिखित है —

किसी भी द्वेच की परिधि के शान त हिस्से किये बायेँ श्रीर उसी माप के हिमान से व्यास के भी टुकड़े किए बायेँ तो रूप व्यास में परिधि का मान ।' १० श्रापमा। यहाँ पर शका इस बात भी होती है कि परिधि तो चापाकार होती है श्रीर व्याम सरलाकार फिर दोनों के श्राप्त से रूपपियि में ।' १० का मान क्रेमे होगा १ हमका उत्तर यह है कि किसी भी दृष्ठ की परिधि का रह बायें बगुडचपाकार छोड़ कर सरलाकार हो बाता है। ।' यहाँ पर सबसे आएवयँ नक बात है कि श्राक्षीडस भी रह मुना के समन्दुसुन होन के परिमित्त से \*> १६ के लिक्कप पर पहुँचा था श्रीर नासनाकार भी रह का प्रयोग करते हैं।

इस वासना के मुखावगुख का ख्याल न किया जाय तो भी, इसका पेतिहासिक मुख्य बहुत है। गियान में युक्तिमितादन के भागीय इतिग्रत में यदि यह सर्भभयन प्रवाम नहीं हो तो भी, जैनगिष्ति में तो यह सर्भवयम श्राप्तय है, पनी गेगे धारणा है क्योंकि इसक खाडन का ममाख सुक्ते नहीं मिला। समूचा भारतीय नानकाय पाय सूत्रबद्ध है स्रतप्त्र उपपत्ति के लिये श्रम्येपकों को काफी कप्ट उठाना पहता है।

यहाँ तक कह लीने के बाद \* के मान के सम्माप्त में जैनेनर भारतीया के सिद्धान म कोई निर्मानत गृहां रह जाता। जहाँतक मेरा रियाल है कि \* का उपयित के सम्माप्त में जैनेतर श्राजाओं की भी कोई पुक्ति नहीं गिलती। टीका प्राणों मा श्रवश्य युक्तिका उरलेल मिलता है, जैसे 'श्रायं मृद्धीयम्' की निलकारी टीका में। इस टीका का समय १४६० १५६० ई० स० माम जाता है। इस युक्तिका सारांग्र यह कि कुचनेन्द्र से परिधि पर्यत अन ति नित्रमार्थ सींची जाय, किर कुचके र राख्य के द्वन्द्रम व्यक्तारोपण करें, जाप के श्रायोग्य परिखाई के नारण, वृत्त प्रकृत श्रायत में परिवर्णित हो जायगा। नाप सरलाकार हो जायगा श्रीर वर श्रायत वृत्त के लोपकल के नरांचर होगा। स्टल्ट हे कि इस तरह की अधालीका मूल श्रावकल के सीमाध्यमान ना सिद्धान्त (Theory of lumining value) है। \* की नित्यता पर भी श्रायंगदीयम् म स्पन्ट उरलेल है। √२० की उपपत्ति क क्रिय

में हमें केवल कमलाकर के सिद्धान्त तत्त्वविवेक में ही युक्ति मिली जिसका उल्लेख नीचे किया जा रहा है। कमलाकर का सूत्र है—

''व्यासवर्गाद्शगुणात्पदं भूपिरिधः भवेत्' श्रीर उपपत्ति के लिये उन्होंने प्रमाण दिया है । रुद्राहनव्यासदलोत्थवृत्तेः व्यासोत्क्रमज्यावशतः क्रमज्या । या तत्समोऽयं परिधिः सुमुच्मो व्यासैकमानादशमूलरूपा ॥

कमलाकर ही ने शायद पहले पहल रेखागिग्तिय विश्लेपण की युक्ति दी है।

शाग कमलाकर की बात छोड़ दी जाय, तो १५ वी शताब्दीतक यूगेप छोर भारत में के निम्बत बरावर ही काम हुआ। क्योंकि उस कालतक यूगेप में आर्कमीडस की रीति पर ही, के का पाटीयमान निकलता रहा था। भारत में भी पाटीयमान की भरगार हो गयी थी। युक्तिप्रतिपादन का अन्तर अवश्य था। क्या अन्तर था कहा नहीं जा सकता। ऐसा मालूम पड़ता है कि युकलिड साहब की रेखागणितीय रीति, या आर्कमीडस साहब की कल्पना कि परिधि का मान परिलिखित (Circumscribed) और अन्तर्लिखित (Inseribed सम बहुभुज क्रे के बीच होता है, का पता जैन आचार्यों को था। √८० तो सदथा भारतीय है। षड्खराडागम्सूत्र तथा सूर्यभज्ञित काफी पुराने है। इनमें वर्णित गणित के सिद्धान्त ई० पू० ४ थी शताब्दी के बाद के सगत नहीं मालूम पड़ते।

दो वात इस सम्बन्ध में श्रीर वर्चा । र की करणीगतता (Irrationali) श्रासंख्येयता) श्रीर पाश्चात्यों का यह प्रश्न कि वृत्तक्तेत्र के वरावर एक वर्गक्तेत्र की रचना पहले क सम्बन्ध में जैन श्राचार्य एकदम मौन नहीं है, उन्होंने संख्याश्रों का वर्गीकरण बहुत ही उत्तम रीति से किया है त्यूगेन में १७६१ ई० में लेम्बर्ट साहवने श्रायंभद्दीयम् क उपर्युक्त टीका के निम्न श्रवतरण से सिद्ध किया है।

कुतः पुनर्वास्त्वी सस्यामुत्सृज्यासन्नैवेहोक्ता । उच्यते तस्या वक्तुमशक्यत्वात् । कुनः येन मानेन मीयमानो स्थापः निर्वयव स्यात्, तेनैव मीयमानः परिधिः पुनः सावयव एव स्यात्., स्पप्ट हो जाना है कि ग की करणीगतता का ज्ञान हमें प्राप्त था ।

रहा दूसरा प्रथन । आर्कभीडम ने उत्तर में rectilinear triangle [सरल त्रिभुज जिसका आवार परिधि हो और ऊँचाई त्रिज्या हो, की कल्पना को थी। इस त्रिभुज को समद्दोत्रफलीय वर्ग में परिगात करना कठिन नहीं रह जाता। पर, जैन अन्थों में इस प्रथन का कोई स्पष्ट हल नहीं मिलता। जैनेतर अन्थों में आर्यभट्टीयम् की वासना में नीलकगठने इस पर काफी प्रकाश डाला है। वे वृत्तको आयत मे परिगात करते है।

इसके बाद र की प्रगति भारत में अवरुद्ध हो जाती है। यरोप में र पर श्राशातीत नियों मतों का प्रतिपादन हुआ। संदोपतः इतिहास यों है—

त्रिकीया मिति का \* के निये प्रयोग होना ग्रुरू हुआ। १६३१ के करीन Snell साहनने चापकलन (rectrication) की एक रीति चलायी जो आर्कमीहस साहव से अच्छी और अधिक राज्य थी।

पर सन्से नर्गान रीति देवासेने अपनायी। यह रीति आफ्रमीहस साहब से बिल्कुन उलारी हैं
दी हुई रेखा का परिणाह परिणि के बराबर मानकर उन्होंने बृच के व्यास का मान
निकाना। मूनत उनकी रीति है कि दो हुई रेखा क चतुर्याय पर एक वर्ग बनाया जाय।
क्यांपर एक निन्दु (महर) निया, यह निन्दु इस तरह का होना चाहिये कि, वर्ग की एक
भुना के साथ, उन नि टुकी एकसीर्ष निन्दु मानकर एक आयन नने जो वर्गका चतुर्याय हो।
पर उसी कर्ण्यस एक आय निन्दु ने कर दुनी तरह एक आयन बनाया जाय जो उस आयत
ना चतुर्याय हो। इस किया में अपतत नो बिन्दू मिने उस कर्ण्वका परिमाण ब्यास होंगा।

यात्र यं बालिय सात्र्यने कातीयद्विधानियामर शत्त्वों के सहारे, समीकरण में र क भार यो स्था ।

8 = 338800 x = 338800

गीर प्रोक्त सह भने इसो परिसाम को नेतन भिन्न के सहारे यों लिखा।

उनके बाद मनमें महत्त्वपूर्ण प्रयोग नम दिशा में शिगरी साहच का हुआ, इनका समा १७ वी राजान्द्रों है। परल तो इन्होंने आर्कमीडम साहच क समान रीति अपनायी। अन्तर इतना हो या कि जन आक्रमीडम साहबने मान निकालने के निये परिमिति क सीमाम्य मानकी करनना की यी वहा शिगरी साहबने क्षेत्रका क सीमास्थमान की करनना की।

पर मचने "गुनिक राति कं अनुसार मका मान एक अनन्त सद्यन श्रेणी में लिखा जाता है । भिमरा स मने अपना परिणाम प्रस्तुत समीकरण के अपनार पर निकासा।

0-tan 0-1 tan\*5+1 tan\*0-0-canra 0-1 cara \*0+1 cara \*0

परिणामन वापका म्पर्यःयारिकी श्रेणो में लिबने की रीति यही से चली। उसी समय प्रा प्रादि भी स्वान में लगे थे, व्यूटाने चापको ज्या की श्रेणी में लिखने की गीनका श्रीपादन क्रिया।

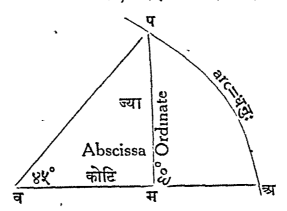
जैन श्रामम प्रामों में उर्ध्युष्क म्याली का श्रामास भर मिलना है। पर भुक्न्द्रमरार भीर राग्मोपालन क मनन्तुमार तात्रमभद्र, युक्तिमात्य, करयापद्धति भीर मदरतमाला में उक्त भ्याली स्पष्ट दिन्याई पहती है। चारों प्रस्य दालियात्यों के हैं। तन्त्रसमूद के

, JO )

कती हैं नीलकएठ, जिन्होंने आर्यभट्टीयम् की टीका लिखी है। तन्त्रमंग्रहका रचनाकाल १६ वीं शताब्दी है। वहाँ ट=१ श्रीर ट= का मूल्य निकाला गया है। युक्तिभाष्य में रीतिका प्रतिपादन हुआ। इसका समय१६३६ ई० स० मालूम पड़ता है। यूरोप में ट= ४/३ का मूल्य १६१६ ई० में निकला था। स्वय प्रिगरीसिद्धान्त के प्रकाशनका समय १६७० के करीब माना है। नमूने के तौरपर कुछ श्लोक हिन्दी सहित उद्धृत नीचे कियेजाते हैं

व्यासाधेन हतादभीष्टगुणतः कोट्याप्तमाद्यं फलं ज्यावगेंगा विनिध्नमादिमफलं तत्तफलं चाहरेत्। कृत्यां कोटिगुणस्य तत्र तु फलेप्वेकत्रिपञ्चादिभिः भक्तेष्वोजयुत्तैस्त्यजेत्समयुतिं जीवाद्वनुश्शिष्यते॥

श्रशीत् चापको —कोट्यक्तको न्यासार्घ से गुगा श्रीर गुगानफत्तको भुज से भाग दीजिये। यह योजना में प्रथम होगा। इस पदको कोट्यक्तवर्ग से गुगाकर भुजवर्ग से भाग, यह श्रेणी का दूसरा पद होगा। इस कमको जारी रखा जाय। इस तरह से पराका कम मिलेगा, इन्हें कम से १, ३, ५ से भाग दें, १, ३, ५ स्थानीय राशियोंका स तत्तन श्रीर २, ४, ६ स्थानीय राशियोंका न्यकलन किया जाय, परिगाम में परिधि श्रायगा।



कोण अवप  $\angle 8$  $\xi^{\circ}$  चाप पश्च = वप  $\left\{ \frac{qH}{aH} - \frac{qH}{aH} + \frac{qH}{aH} + \frac{qH}{aH} \right\}$  इस त्रह प्रस्तुत निथम आधुनिक सिद्धान्त के अनुरूप मिलता है:—  $\tan^{-1}t = \pm \frac{1}{3}t^{3} + \frac{1}{6}t^{5} \dots 1 t^{2} - \frac{\pi}{4}$ 

श्रतएव स्पष्ट है कि दित्तगा में ऐसे लुप्त जैन अन्थ का मिलना श्रंसभव नहीं मालूम पड़ता जिसमें इन बातों की चर्चा हो। युक्तिभाष्य मलयालम में है, श्रतएव कन्नड़ '

<sup>.</sup> १० श्रायंभद्दीयम् को नीवकण्ठीवा प्रस्तुत श्रंश विचारणीय है— परिधे: पड्मागज्या विष्कंस्भार्ध तुल्यैव ॥

साहित्य में इस तरह के जैन गणित प्रन्थोंका पता चल मकता है।

एक रीति घोर है—जिसमें \* का पटीयमान निकाला गया है। उस रीतिका प्रतिपादन सभाविता-गणित से होता है। इस रीति के प्रतिपादन के मूल में मावना है कि \* को केवल परिणि से व्यासका अनुपात ही नहीं माना जाय। इसे एक करणीगत राशिका सकेत मात्र माना जाय जिमका प्रयोग गणित में विभिन्न स्थलोंपर होता है। रीतिका प्रतिपादन निम्न है—

एक ममतनपर समद्भाष्य समानान्तर रेनाएँ मीची जार्ये, प्रत्येक रेखा के भीच की दूरी श्रा है। एक मूची जिमकी किट्यन लम्बाई ल (८श्र) है जम घरातत पर गिराई जाती है। इसकी समावना कि उम समतलपर वह सूची फेंकी जानेपर किसी एक रेलाको पार कर जाय, अल है। डी मार्गन के एक शिष्य ने ६०० बार प्रयोगपर शका मृत्य ३१३७ विकाला था।

एक दूसरी रीनि का प्रतिगदन याँ है -दो सर्याण जिस तिम प्रकार से (At random) चुन ली गर्यो इसकी समावना कि दोनों परम्पर व्यमाज्य है =6/\* इसके सतत बासविक प्रयोग से भी \* का मान निकाना गर्या है।

मेरा विश्वास है कि अपिया करने पर जैन गणित या अप मारतीय गणित में इस समग्राप्य गणित प्रत्या प्राप्त में समग्राप्य गणित प्रत्या मारतीय गणित में



# जैन ज्योतिय का एक महत्वपूर्ण यन्य

# (ज्योतिप्रकाश—जैनतिथिपत्र साधन)

# िलेखक-श्रीयुत् चा० शतरचन्ड नःहटा

भारतवर्ष में ज्योतिष विज्ञान का श्राविष्कार बहुत प्राचीन समय में हुआ और उसका क्रमशः विकास होता चला गया। जिसके फलस्वरूप हजारों यन्थ इस विद्या सम्बन्धी प्राप्त होते हैं। जैन मुनियोंका भी इसकी छोर प्रारंभ से प्राटर रहा है। प्रतः जैन आगमों—श्रंग साहित्य में भी इस सम्बन्ध मे काफी सामबी मिनती है एवं स्वतन्त्ररूप से चंद्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति, लेाकविजय यंत्र ज्योतिय करंडक. श्रायज्ञान तिलक गिए विद्यादि प्रन्थ प्राप्त है। कई वर्ष पूर्वे भास्कर एवं विज्ञान में उन समय तक के ज्ञात जैन च्योतिप प्रन्थों की मूची प्रकाशित कर चुका है एवं भारकर के संपादक श्रीनेमिचन्द्रजी ज्योतिपाचार्यने उनकी विस्तृत सूर्या के साथ जैन ज्योतिप के महत्वपर प्रकाश डाला है जो वर्णांत्रिमिनंदन प्रन्थ में शीव ही प्रकाशित होनेवाला है। पर अभी ज्यों-ज्यो खोज होती जायगी. नये-नये अन्य अनेक मन्य प्रकाश में आते रहेंगे। कई यन्थों के तो यद्यपि उल्लेख व उद्वरण भी प्राप्त होते हैं पर अभीतक उनकी प्रतियाँ प्राप्त नहीं हुईं। जैसे मेवविजय उपाध्याय के अन्य ने प्राकृत 'भद्रवाहुमंहिता' के निर्देश के साथ कुछ उद्धरण भी है पर वह प्रन्थ अभी अप्राप्य है यद्यपि इसी नामवाला संस्कृत अन्थ प्राप्य है। इसी प्रकार नरचन्द्रोपाध्याय के 'जन्स प्रकाश' ऋोर 'प्रश्तशतक' का उल्लेख उन्हीं के अन्य मन्थों में प्राप्त है पर वे मन्ध अभी उपलब्ध नहीं हुए। प्राकृत भाषाका हीरकलश कृत च्योतिपसार नामक प्रन्थ की भी ऋपूर्ण प्रति ही प्राप्त हुई है यद्यपि इसी कत्तीका लोकभाषाका 'हीरकलश' अन्थ प्रकाशित हो चुका है।

दिल्ली के श्रीयुत् पत्रालालजी जैन से वहाँ के दि० सरस्वती मन्दिरों की कित्पय प्रतियाँ मँगाकर लाभ उठाते हुए वहाँ के नये मन्दिर के ज्ञान भएडार से एक ज्योतिए यन्ध्र की प्रति प्राप्त हुई है। इसके भी मन्य के (पत्रांक ६-१६-४४) पत्र व अंतका पत्र नाम नहीं हुआ। प्रस्तुत प्रन्थ वहुत महत्वका है पर त्रुटित है। अद्यावधि इस प्रन्थ की अन्य कोई प्रति कहीं ज्ञात नहीं हुई। अतः पाठकों की जानकारी के लिये इसका मंज्ञिप परिचय यहाँ दिया जा रहा है, किसी सज्जनको इसकी पूर्ण प्रति कहीं प्राप्त हो तो मुक्ते सूचित करने की सादर विज्ञप्ति है। जयपुर के पं० भगवानदासजी से ज्ञात हुआ कि काशी के

हीराचन्द्रस्रि के भंडार में भी इसकी एक ध्यूर्ण प्रति है पर स्रिजी से पूछनेपर उत्तर मिला कि इस मामवाले प्रन्यका यहाँ पता नहां चलता।

#### ग्रन्थनाम--

प्रस्तुत प्रत्यका,नाम 'च्योति श्रक रा' या 'जैनतिथि प्रत्र माधन' (रचना) है। प्राप्त प्रति वे श्रवुमार उममे ७ प्रकारा हैं श्रतिम प्रकाश में ही इसका नाम ज्योति प्रकाश दिया गया है। श्रन्य प्रकारों वे श्रन्त मे "जैनतिथि प्रत्र साधन" सतानी गयी हैं श्रीर प्रन्य के श्रियत प्रकारों वे श्रन्त में "जैनतिथि प्रत्र साधन" सतानी गयी हैं श्रीर प्रन्य के श्रियत प्रत्र प्राप्त ने रलोक से भी इसी नामका समर्थन होता हैं।

महत्व एव आधार—यहत समय से जैन प्योतिपानुसार पद्याह के निच्छा हो साने से पर्व तिथियों को लेकर रने॰ जैन ममान में यहा विवान चलता आ रहा है और खन तो वह चन्म सीमालक पहुँच गया प्रतीत होता है। तन प्रस्तुत प्रन्य में उसी क्षीको पूरी करनेका प्रयत्न निया गया गतीत होता है इससे प्रन्यका महत्त्व बहुत वह जाता है। इस प्राथ की रचनाका मृत्व आधार आचार्य मलयगिरि की ज्योतिप करन्द्र प्रति है।

एक अप्राप्त दि० ज्योतिष प्रन्य का निर्देश—प्रस्तुत प्राय में स्वेप्रस्ति। पन्त्रप्रसिति पन लोक्प्रनार आदि रो० प्राया के उन्लेख ने साथ इसमे टि० मुलमधीय झानमूपण के खेटचूल। प्रायका भी निर्देश है जिल वह प्रन्य प्राप्त हो तो इसका परिचय प्रमाशित परना प्रायस्यक है अनुवलाय हो तो टि० भड़ारों में गोन परनी चाहिये। प्रस्तुत प्राय वे प्रस्तेक प्रमाश ने खात में झानभूपण्का भी निर्देश है। खत चनका प्राय भी आयार छत प्राय प्रतीत होता है।

#### ग्रन्थकार व रचना ममय--

म य वे प्रारम में एन प्रकारों के खत में िन गये रलोकों से म यकारका नाम निर्देश प्रतीत होता है पर वह जरपष्ट-सा है एन श्वन्त की प्रशस्ति श्रपूल प्राप्त होने से प्राथनार के नामका निश्चय नहीं कर सका पर वह ग्रे॰ तपालन्छीय हीरिनिनयस्टि की परस्परा का है यह तो निश्चित हैं। इसी प्रशार प्रन्थ रचना कालका निर्देश भी प्रन्थ में २-स्थानींपर स॰ १६४० (हीरमृति के श्वन्यरको धतलाने रूपम) का निर्या है पर

१ थित्र बाशास्त्रासिका मृत्यसचे श्रीनामसृष्यसूय स्वकृतसेर ।

२ चुनाचा मानु तथा च तर्म्य नया न्युति । श्रांनेनशिष्तिमिष्यमा नणस्य म्यप्न च बार मगवान् करूवाधुमण् , बानायधोषविषिना विनय भवा श्रानावधूषण् गणगमभिष्टमसा । नातमूषण गणिनभूषण् विराम्भवणामस्यो, स्वाचि मसी स्व विनया हिताश्रवास्ताम्बवा सविवि

यन्थ में विनय विजय के "लोकप्रकाश" जिसकी रचना संवत् १००० में हुई है एवं सं० १०२१-३०-४०-४१-५५ के कई उल्लेख उदाहरण के रूपमे होने से प्रन्थका वास्तविक रचना समय सं० १०५५ के कुछ सम'य वादका ही ज्ञात होता है। प्रन्थ की अन्तिम प्रशस्ति पूर्णरूप से प्राप्त होनेपर ही इसका पूरा निश्चय हो सकता है।

अव प्रन्थ के कुछ पद्य उद्धृत किये जाते हैं।

### मंगलाचरगा—

प्रणम्य सम्यग्नाभेयं पुरुषोत्तमनमीरवरम् ॥ श्री जैनतिथिपत्रस्य रचनां वच्मि कांचन ॥१॥ गौतमाद्या गर्णेशाश्च भास्करप्रमुखाः खगाः॥ ज्योतिः प्रसादं दधतां जैनशासनस्रयः ॥२॥ श्री हीरविजयस्रेः, साम्राज्ये तपगर्णे विजयमाने ॥ श्री अकवर चक्रपतिः सपातिसाहिर्वभूव ग्रुवि ॥३॥ प्रवचनवनकक्षेपालप्रोन्मील च शील भूपणां गणिनः। करकमलसिद्धिगाज चरित्राचारदृहरुचयः ॥४॥ तेषां कृपानुयोगाच्छिष्य भुजिष्यो विशेष्य विनय मतिः। कुरुते गुरुतेजोभिज्यों तिरिदं स्पष्टमिह जैनम् ॥४॥ तस्य खाव्ध्यंगभूः (१६४०) वर्षे श्री हीरगुरुसंगमात् ॥ करुणाविरभूत्तस्माद्याधर्मोप्यदौदिपत् ॥१०॥ ज्ञानगोष्ट्यां प्रवृत्तायां ज्योतिःशास्त्रमुपादिशत् ॥ श्रीहीरस्रिरस्तच्छ्ुत्वा सोत्साहः साहिराह च ॥११॥ गुरुणादिश्यते ज्योतिमीर्गस्तस्यानुसारि च ॥ तिथिपत्रं स्फूटी कृत्वाऽस्मन्नाम्नैव प्रवर्त्यताम् ॥१२॥

प्रथम प्रकाश के अन्त में-

इति श्री जैनतिथिपत्रंसाधने तिथिद्वारं संपूर्ण। प्रथमः प्रकाशोपि पूर्णः। पूर्वा-चार्य मलयगिरयो मे प्रसीदंतु सद्यो ज्योतिमार्गे दिनकर समाज्ञानतो भूषणाभाः धन्यैमीमतिरतिशयाद् द्वेष वेपं विमुच्यामीषां ज्योतिर्भजति विमलं यन्मनीषां विशिष्यन्या।।१॥ द्वितीय प्रकाश के अन्त मे-

इतिश्रीजैनितिथिपतसाथने द्वितीय द्वार, तेन द्वितीय प्रकाश सपूर्व ॥ रुतीय द्वार तु तिथिघटिमास्प तिथ्यधिकारादेव सुत्तम, तुर्व नन्नप्रदारमारभ्यते ॥

श्रज्ञान धर्मतापे मलयगिरिहींत ननतृषागोमि
दूरादिप निषयविद्यी श्रुचिसमये निनय नम पूर्णे ॥१॥
ज्ञान भृष्णमिषरतुमः सता सर्व माडलिक वदित हित ।
सूर्यकातस्तिनिर्मल गगानेत्रभासन सभासनावित ॥२॥

वृतीय प्रकाश की प्रशस्ति नहीं मिली-

चतुर्थ प्रकाश के श्रन्त मे-

<u>ज्ञानभूपणुम्</u>वाप्य सर्गिरा। वस्तुतोयन्धियोति पाटव। हेतुस्नमत्त्रयाचलक्रम। सौरभातुभय ग्य लभायते॥१॥ इति नत्त्रप्रदार। वारवार निमृत्यवश्यमना। इहमकार्पविष्टित। गुरु <u>निनयस्</u>य प्रसादोऽसी॥२॥ इति<u>श्रोजैनतिथिपप्रसायने</u> नत्त्रमाधनसपूर्ण॥ तुर्ये प्रकास्त्रसपूर्ण॥

पचम प्रकाश के अन्त मे-

म्लयिगि सुरिगिरियर ज्योतिर्धत्तेऽन शिदिरिन सुद्ध्या । तस्मान् कांचन शोभां तनोति िनासनिवमल ॥१॥ तद्वानभूष्यश्रीमालंकार करोति निद्युवनन । योगाभोग नो । सोग्यस्तु निस्तिर्ध ॥ इति श्री जैनितियिपनसायने योगद्वार पप्टाश राशि पूर्ण । पचम प्रमारातेशिस सूर्ण । जगन्त्राने श्री मलयानलस्य । प्रभानतो शान भूष्णेन । विभूष्यते य वर्षाधिकारान्त्राथ स्कुर योतिरपासुत्व ॥१॥ पष्ट प्रकाश वे ष्यन्त मे—

मृत्युरिति गरीय शृगपारानुसनी। भवति नमस्ति भानुभीतुभाष्यान्यद्दर्शः । गुरु त्रिसमुद्देनी वेजयन्मेधसम्बन् । विजयकरण्डेती शत्यदानरदायी ॥१॥ सीर्-प्रभावद्यनेगुज्जमी । सा भारतास्याद सुधासुधा या। श्री <u>शानसदुपण्</u> वास्य एस्या। ज्योतिसदीयस्तरसम्बुदेवि ॥२॥ इति श्रीचनतिथियत्रसाधन । रशमका

सप्तम प्रभाश के खन्त मे—

इति चतुर्दशपचदश सप्तदश रूपैरच चतुमिद्वारं सपूर्णोऽय ज्योति प्रकाश सप्तमः जयसैल श्रीमुरु शीलशाली। तदनुदनुपूज्यः सूरि सूर्योऽपि हीरः। कनकविमलशोलोन्मलिदर्हन्मतश्रीः। कमलमधुरकांतिर्वल्लभः सिद्धि वद्ध्वाः॥१॥ तदनुविदित कीर्तिश्चारु—

प्रति परिचय—पत्र ५१ प्रति पृष्ठ पंक्ति = व प्रतिपंक्ति ऋचर २०। मध्य के ६।१६।४४ का व अन्त्य को पत्र नहीं मिला। पाठ् अधिकांश अशुद्ध है, ऊपर मूल की रचा के लिये ब्रों के त्यों प्रशस्तियों में पाठ रखे गये हैं।

१६-११-४८ वीकानेर ]



# क्रिक्ट्रियाचिपति खारकेल

मुलाधार दाथीगु फा खेल---

'युद्धि प्रार्ट्सन्य की पुना है।' इस पाधात्य तथ्य को समयत प्राचीन भारतीय सस्कृति में स्थान नहीं ना। वहां तो आत्मात्यान भी शील और मकोच ये साथ करना ही शिष्टता थी, यही कारल है कि सस्कृति के प्रथम प्रतिष्ठापक भारतीय महा पुरुषों के सप्ट परिचय भी नहीं मिलते हैं। जो मिलता है उसमें भी समय, पर प्रतिष्ठा आदि का सप्ट उल्लेख नहीं है, क्योंकि 'आत्म प्रशासा' और परदोपोद्धावन के दोप से प्रचने के लिए उसे लच्य अथवा न्यद्ध पाना शिया जाना अनिवार्य था। परिणाम यह हुआ कि जय योरोपीय विद्धाना ने अपनी उस्त हृष्ट के अनुसार भारतीय सस्हित और समान की प्रचीनता की शाह नेनी चाही तो वे निराश हुए और उहींने भारतीय विद्धानों स्था नायकों पर फितिहासिक रचि श्रम्थता' का आरोप कर दिया। जिस दश ने सिद्धान तथा पुराण मन्यों में दशसागर कोटाकोटि यथा का मनप्रद सणा। मिलता है, उसी देश में, आनसे लगभग दो हजार वर्ष पूर्व हुए महापुरुष (सम्राट् गारिज) का नाल निषय इसीनिल नही हो पा रहा है कि उसने अपने समय का सचन अपने पूर्वेज रानाओं की अपना' से निया है, जैसा कि हाथी गुम्का शिलातेख स्था पूर्वेज रानाओं की अपना' से निया है, जैसा कि हाथी गुम्का शिलातिख में आये "पन्ततिय सठि यसस्ते राजा मुरिय काने वोन्द्रिन च पोषठिंग सत्वेगतिरिय प उपादयित। "उद्धार स्वरूप है।" वहर की स्वरूप है।

हाथीगुम्फा शिलालेख का महत्त्र—भारतीय इतिहास में त्रियदशा राना अशोक व शिलालेख सर्व प्रया है। भगनान महानार और वृद्ध के समय से लंगर ईमा स्वा के प्रात्त कर ने इतिहास के न परम प्रशासन तथा प्रतिन्द्रापक हैं। इनने बाद आप प्रतिन्द्रापक हैं। इनने बाद आप प्रतिन्द्रापक हैं। इनने बाद आप कर उपलब्ध शिलानेक्स में बिलानियति कल स्वाद्येत का हाथीगुम्मा शिला लेख वेटिया के सामावाट शिलालेक्स के बाद जिला जाता है। अथान अशोक लेखा के बाद स्वा गाया है। अथान अशोक लेखा के बाद स्वी शाया के स्व परस्वरा तथा का स्व स्वा परस्वरा तथा का सामावाट शिलालेक्स के शिलाने स्व मीय-पून काल का बरा परस्वरा तथा काल गणना मा हिन्द से इसका महत्त्व अशोक लेखों से सा अधिक है। देश में उपलब्ध

<sup>ा</sup> जार पर तो बच, पुर ११, घो • इम्मर इ •, पुर १ १० २०, पुर तिर घो, इपरर घो ११०, मा - इ बिमार २ पुर १११-६३, बादि भक्ति १६ ।

शिलालेखों में यही एक मात्र लेख है जिसमें वंश' तथा वर्ष संख्या' का स्पष्ट उल्लेख है। स्व० रा० पा० वनर्जी के मत से यह पौराणिक वंशाविलयों की पुष्टि करता है तथा ऐतिहासिक काल गणना को ल० ४५० ई० पू० तक पहुंचा देता हैं। जहां तक तत्कालीन राज्य व्यवस्था, सामाजिक अवस्था, राजा की योग्यता तथा कर्तव्य आदि का सम्बन्ध है यह १७ पंक्तिका शिलालेख अत्यन्त स्पष्ट है क्योंकि इसमें दत्त जनसंख्या आदि का चाण्क्य के अर्थ शास्त्र, मेगस्थने, आदि के उद्धरणों से होता है। भगवान महावीर के निर्वाण के लगभग सो वर्ष वाद ही जैनधर्म किस प्रकार उड़ीसा और विहार प्रान्तों के ल० २००० वर्ष प्राचीन सम्बन्ध को भी यह वर्षण ही है। आज विभक्त उड़ीसा और विहार प्रान्तों के ल० २००० वर्ष प्राचीन सम्बन्ध को भी यह वताता है। तथा हजारों वर्षों से पराधीन भारत जब १६ मास पूर्व स्वतंन्त्र हुआ और आज अपने मूल नामका पोषक पापाणोत्कीर्ण प्रमाण इसलिए चाहता है। कि स्वतंत्र भारत के प्रथम प्रधान मंत्री को 'भारत' नाम की पौराणिकता के साथ ऐतिहासिकता का भी भान हो सके, तव भी हाथीगुं फा शिलालेख ही वह प्राचीनतम शिलालेख है जिसकी दशमी पंक्ति में 'भरधक्ता' (भारतवर्ष) के दर्शन होते हैं।

शिलालेख का श्राकार प्रकार— उड़ीसा प्रान्त के पुरी जिले में स्थित भुवनेश्वर स्थान से तीन मील की दूरी पर 'खण्डिगिरि'-नामका साधारण ऊँचा पर्वत है। इसके उत्तरी भाग की 'उद्यगिरि' नाम से ख्याति हैं। इस उदयगिरि पर्वत में एक कृत्रिम गुका है जो हाथीगु का नाम से विश्रुत है। इसी गुका के मुख तथा छत पर सम्राट्

१ उक्त, पंक्ति र्-३।

<sup>े</sup> २ <sup>६९</sup>पंचमे च दानी वसे नंदराज ति० वस-सत-श्रोधाटितं • • इत्यादि १<sup>३</sup>० व उक्त पंक्ति ६, १९ तथा १६ ।

६ जि० वि० श्रो० रि० सो०, पु० ३, ए० ४८ ६

<sup>8</sup> भी० प्रा० नगेन्द्रनाथ बोप की श्रमिनव पुन्तक (श्ररली हिस्ट्री श्रोफ इण्डिया ए० १८६-६४) देखने के बाद सम्र ट् खारवेल के नमयादि का स्वन श्रम्ययन करने की रच्छा हुई ही थी, संयुक्त भानतपति मा० बाबू पुरुषोत्तम दास टण्डन ने प्रश्न किया क्या प्राचीन शिलालेखों में भारत' नाम श्राया है ? यत: मुमे इस शिलालेख में श्राये 'मरधवस' की श्रम्पण्ड स्मृति थी श्रत: 'हां' कहना ही चाहता या कि उन्होंने भा० प्राचीन इतिहासम् एक श्राचार्य का नाम लेकर कहा कि वे कहते हैं कि नहीं श्राया है, तब मैं जुप रह गया। किन्तु शिलालेख देखने के लोभ का संवर्ण न कर सका श्रीर श्रनायास ही श्रमीस्तित प्रारम्ब हो गया।

५ दसये च वसे महधीत, निसमयो भरध-वस-पथानं महि जयनं एति कारापयित। । भिक्त १७ (२० वि० भो० रि० सो०, पु० ३, ए० ४१७)

नगर्वेल का शिलालेग्य व्यक्तीर्थ हैं। लेख को लम्माई ११ की० १ इ० सवा चौड़ाई १६ की० है तथा ल० व्यव्यक्तिय लेक्य लेक्य हैं। इसम सचरक् विकास प्रतिक्र परिक्र में ६० से १०० तरु खचर हैं। 'खन्तों को कँचाई भी । इ० से १६ तथ है। यह एव सक्ते तिसाव की जिला पर खुदा है जिसका जीज का भाग उभरा हुआ है। वो हचार वर्ष से सतत पदनेगाते खातव ग्रुटि के जावानों का प्रमान स्वय्द है। भारित्मार चाँच विचयां ही खच्छी हालत में हैं। ० से १० विक्त कर्में प्रथम दो खबवा तीन शान्द ही पद्दे जा सकते हैं। ० मे १३ विक्त कर्में प्रथम हो खबवा तीन शान्द ही पद्दे जा सकते हैं। ० मे १३ विक्त कर्म देख्यार्थ की वर्षात हानि हुई है। खित्म व विचयां के प्रारित्म करान्यारह खबर लुत हो हो गये हैं। तथा खित्म चार विचयां में कई जगह खबर उत्तर गये हैं। शिलानेय के उत्तर जो हिंद्रों को देखनर खतुमान होता है कि प्रशित ने प्रशित ने प्रभाग से बचाने ने लिए इसके उत्तर हायां की व्यवस्ता की गया भी जो खिनक समय तम न चली। खीर इस पापाण-इतिहास की हीयमान खबस्या वैज्ञानिक उपचार न छमेना करतीं है।

त्तेर की मागा अद्रमानाधी तथा जैन प्राष्ट्रन मिश्रित अपध्या है। हा॰ का॰ प्र॰ जैसनाल के मत से यह प्राचीन पाछी में नहुत मिलती जुनती है। श्री ज्यूनर ने लिपि का सुर्म अध्ययन परने बनाया था कि यब उत्तर भारतीय प्रद्वी है, निमना ममय ल॰ ८६० ई॰ पूर्व आँका जा सकता है। क्योंनि अद्भी लिपि के विकास का यह ममय था निममें हुए उत्तके परिवर्तन और परिवर्तन का सरलता से अनुमान किया जा सकता है।

त्तवं व प्रारम्भ मे प्रयम पत्ति को बाँधी श्रोर मुकुट तथा स्वत्तिक के शारार है तथा समाप्ति पर गारवेल नाम वे धादहा गोप्पद मन्दा (नन्यापत) चिन्ह हैं। इनके श्रातिरिक्त चतुर्थ चिन्ह पृक्तका है जो सभवत ध्यरोक पृत्तवा स्पाप हैं। वे चारों चिन्ह चैन मा चता वे ग्यत्तिम, दचलादि खटु मगल द्व यों मे में हैं। इनम प्रथम तथा चतुर्थ चिन्ह श्रान्यत्र मा उपलब्ध हम हैं।

शिलालेस का प्रकारान — मन १००५ में सबसे बहुते इसपर का स्टर्सला (Sudang) को रहि बही थी। सन १०६० में भी निटा (Kittoo) ने सब देसबर इसकी प्रतिलिप सी थी, जिसने साधार की प्रिन्में प (Princep) ने इसे मुद्रित किया था। एक बूसरी प्रतिचिपि के खाधार में २० वर्ष बाद ५००० ई० में भा वर्तिवसने इसे

<sup>)</sup> प्रियारिक रिपर्वेश पुर ११, १० ११६ चादि ।

२ अन्त चोक प्रिवाहिक सीमाइटी कोण बंगाच, घोठ हैं०, पुट ३९।

कोश्वय इम्मक्रिक्त इक्षादर्थ, प्र०१, प्र०२%, प्र०१८ ।

मूल

१ पंक्ति—(वर्द्धमानक तथा स्वस्तिक चिन्ह)
नमो अरहंतानं [1]' नमो सवसि
धानं [1] ऐरेन' महाराजेन महमेधनाहनेन चेत'राजवस-वधनेन
पसथ सुलभलखनेन चतुरंतल थुन'गुनो पहितेन कलिंगाधिपतिना सिरि

र पंक्ति—

पंदर वसानि सिरि-कडार -सरिवता
कीडता कुमारकीडिका [1] ततो लेख
क्पगणना-ववहार-विधि-विसारदेन
सविजावदातेन जव वसानि योवराज पसासितं [1] संपुण-चतुवी सित-वस्ते त दानि व ' धमान सेसयोवे (= व) नाभिविजयो ' तितेये

## ं भाषा

त्ररहंतो को नमस्कार [1] सव सिद्धां को नमस्कार [1] ऐल' महाराज मेघ-वाहन रिं] चेतराज वंशकी प्रतिष्ठा के प्रसारक प्रशस्त शुभलच्या युक्त चारों विशाओं (विश्व) के आधार स्तम्भ के गुणों से विभूपित कलिंग देश के राजा श्री खारवेल के द्वारा

(अपने) कान्त प्रतापी गोरवर्ण किशोर शरीर द्वारा पन्द्रह वर्ष पर्यन्त कुमार कीडाएँ करता है [1] इसके डपरान्त लेख मुद्रा राजगणित धर्म (शासन नियम) तथा शासन संचालन में पारंगत समस्त कलाओं में प्रवीण (उसने) नो वर्षतक युवराज पदसे शासन करता है। चौवीसवॉ वर्ष समाप्त होनेपर पूरे चौवन भर उत्तरीत्तर विशाल विजेता (उसका) कलिंग के तृतीय राजवंश में पूरे जीवन के लिये महाराज्याभिषेक होता है [1

१ ग्रार्यका श्रपभंश रूप है।

२ 'महेन्द्र' ग्रादि के समान उपाधि है। ब्यू० का महामेध तुल्य बाहन (हाथी) युक्त ग्रर्थ सगत नहीं प्रतीत होता।

३ 'कडारं तृरा-विह्नवत्' न जानने से च्यू० ठीक अर्थ नहीं कर सके थे।

४ व्यवहार का तालर्थ शासन के समस्त नियमों से हैं। इस अर्थ में एक शब्द 'धर्म' भी आता है।

। ६ । ५ विधि से **अद्यततीय<sup>(</sup>एक्जीक्यूटिव**'श्रभीष्ट हैं ६ कामसूत्र के अनुसार विद्या शब्द कला

के अर्थ में भी श्राया है।

ृ 'भावी शेष यौवन मे एसे विजवे की जो धर्मानुकूल होकर भी विकराल मेट लायी।' आन्त श्रर्थ है।

श लेखम विरामादि के चिन्ह नहीं है किन्तु बड़ा रिक्त स्थान पूर्ण विराम (।) तथा

षोटा ग्रर्थ विरामादि का सूचक है।

२ वन० 'खरेन' पाठ दिया है।

३ /चैतं भी पढा जा सकता है।

४ व्यू० वन० ने <sup>'</sup>ठात' पटा था

५ इसके बाद नन्दावर्त का चिन्ह है।

६ ब्यू० ने कुमार पढा था।

७ 'योवरजम्' भी पढ़ा गया था।

८ 'वि'भी पढ़ागयाथा।

९ ब्यू० बत० ने 'च' पढ़ा था। बन० 'च' के साथ 'ति, भी पढते है।

१० 'चुधमेन' पढ़ा गया था।

११ व्यू० का 'वितिषे' आन्त पाठ है व्यूडरस भी 'तितिषे' मानते है।

3 परिष्ट

फलिगरान पसे ' पुरिसवुने महाराना भिसेचन पापुनाति [1] श्रमिनितमवो च पथमे वसे बात विहत-गोपुर पानार निवेमन पटि सग्वारपति [1] याला नगर (रि) रिक्वीर' मातल सहाग पाहियों च वधापयति [1] सावयान पति सठा (ठ) पन च(-)

न्त्रमिपर होते ही प्रथम वर्ष मे (वह पलिंग नगर' पे) श्राधी हारा पट विय गरे गोपर-प्राफार प्रमाटा का त्रीएडिंगर कराता है[1] तथा शावल कीला श्रीर भरतें वे वॉधा को भी धनपाता है। ज्यापाये पर निमाणको (-) वरवाना है।।

---धागवाही



१ म्पूर का 'यस' सपुद्ध है। भनाकः पार्थी ने भा चहाइ वग १।

२ च्युत्र न पूर्वपा युक्त यहा यहा ।

३ भिषीर पण समय है। ब्युट स इपह बार एक का भा बनागा था रियदे किय स्थान

भी एक म वरी है। ंगपुरभी पण्डासदना है पैस अ

भाग शन्त्रिम पार में रहा मी है।

१ लगामा यह प्रथ सभीगता । वापुनिद् का कक्षा-अक्षा सना रेड सहा मबस्त । गवा ब्यून क पान्का विषय करते हैं।

२ 'विशि-पीति रात्रम स्वयंत्र है।

# सामहेकसूरिका आर्थिक दृष्टिकोण



[ ले॰--श्रीयुत् प्रो॰ रमेशचन्द्र एम॰ ए० ]

प्राचीन भारत सभ्यता का केन्द्र था। श्राज इस देश की हृदय द्रावक दरिद्रता को देखकर बहुत लोगों को यह श्रमात्मक धारणा हो जाती है कि प्राचीन भारतियों ने श्रर्थशास्त्र श्रादि सामाजिक विज्ञानों का सून्म श्रध्ययन नहीं किया था। पर समीचा करने से यह ज्ञात हो जायेगा कि पुरातन काल से ही इस देश में सामाजिक शास्त्रों का —श्रर्थशास्त्र श्रादि का विशद श्रध्ययन किया जाता था। कूटनीति के प्रकारड पिरहत कौटिल्य का श्रथेशास्त्र उपर्श्व के विचार धारणा करनेवालों के श्रम को दूर करने वाला है। ऋषि कौटिल्य के श्रतिरिक्त श्रन्य शास्त्रकारों ने भी श्रर्थ से संबंध रखने वाले विषयों पर अन्ध लिखे है। सोमदेवस्रि ऐसे ही मामिक विद्वानों में से एक हैं। जिस प्रकार श्रंप श्रिश श्रास्त्री श्रादम स्मीथ के विचारों को फांसीसी लेखक जे० बी० से (J. B. Say) ने फांस श्रादि देशों में फैलाया, उसी प्रकार सोमदेव ने कौटिल्य के विचारों को प्रस्फुटित किया। सोमदेव ने श्रपनी प्रतिभा के बल पर स्वतंत्र रूप से भी उनके नवीन श्राधिक नियमों को सूत्र रूप में जनता के सामने रखा। इनकी जो पुस्तकें उपलब्ध है, उन्हीं से पता चलता है कि ये श्रर्थशास्त्र, राजनीति, दर्शन तथा साहित्य के पूर्ण परिडत थे। प्रस्तुत लेख में इनके श्रर्थशास्त्र सवधी विचारों को स्पष्ट किया जाता है।

सोमदेव देव सघ के आचार्य थे। दिगम्बर सम्प्रदाय के सुविख्यात चार संघों में देवसंघ प्रमुख है। इनका समय दशवीं शताब्दी का पूर्वार्द्ध है और इनकी सुप्रसिद्ध रचना यशिस्तिलकचम् । नीतिवाक्यामृत की प्रशस्ति से पता चलता है कि कम से कम इन्होंने युक्तिचिन्तामिण, त्रिवर्गमहेन्द्रमातिलसजल्प और ष्रण्णवित प्रकर्ण नामक तीन यथों की रचना और भी की थी। नीतिवाक्यामृत सबसे बाद की रचना है। इसके बाद उन्होंने और किसी अथ की रचना की था नहीं—कहना कठिन है। नीचे इनके अर्थशास्त्र सम्बन्धी विचारों की समीत्ता की जाती है।

धर्म, अर्थ और काम इन्हीं तीनों के सेवन का उपदेश इन्होंने किया है। इन तीनों में किसी एक को दूसरे के ऊपर प्रधानता नहीं दी गई है। धर्म और अर्थ के विरोध के विना काम की अर्थात् इच्छाओं की तृप्ति करना अत्युत्तम है। इसीसे सुख मिलता है। "धर्मार्थीवरोधेन' काम सेवेत ततः सुखी स्यात्"। "समं वा त्रिवर्ग सेवेत"। त्रिवर्ग में किसी

१ नी० वा• कामसमुद्देश सूत्र २, ३

एक को श्रिषिक महत्व देने से श्रक्तव्याया होता है। "एको' क्षत्यासेरितो धर्मार्थकामानामा-सन्मितरों च पीडयति"। मध्ययुग तक सन देशों में श्रयशास्त श्रीर राजनीति सवधी बातों पर लिखने वाले विद्वान धर्म की वहुत महत्व दिया करते थे। सोमदेव ने भी इसी परिश्वटी को प्रहण किया था। पर तु धम श्रीर श्रर्थ को वरागर स्थान देकर इन्होंने व्यावहारिक हन्दि से एक सुधार किया। काम को भी धर्म के वरागर का पद देने से इनके विचार श्रीर भी श्रधिक पुन्ट हो जाते है। श्रर्थ शास्त्र के द्वारा काम की तृष्ति होती है। श्रतप्त श्रर्थ श्रीर काम दोनों का सुखपूर्वक सेयन इनके विचारों से सम्भव भी है श्रीर उचित भी।

दैवसघ के आचार्य होकर भी इन्होंने अर्थ के वास्तविक महत्व को समभाने में भूल नहीं की । अर्थ को इतना अधिक महत्व देना इनकी दूरदर्शिता के कारण ही सम्भव हुथा। इनका यह स्पन्ट निचार था कि घनोपार्जन करने के बाद उसका उपमोग करना चाहिये। साथ ही साथ इनका बिचार था कि बहुत कन्ट उठाकर, त्रपने मुस्त को तिला जिल देकर श्रर्थ मान्ति का प्रयन्न नहीं करना चाहिये। श्रर्थ की मान्ति कप्ट उठाकर करना दूसरों का नोभ दोने के समान है। अर्थात् व्यर्थ है या मूर्खता है। "परार्थ" भारवाहिन इवारमसुख निरु घानस्य धनोपार्जनम्" । धन का वास्तविक सफलता तभी होती है जब उससे मन श्रीर इन्द्रियों की तृप्ति हो। "इद्रियमन प्रसादनफला हि विमृत्य"। श्राधनिक श्रर्थ शास्त्र विभूति की इस परिभाषा को पूरात सही मानते हैं। विभूति क बदले उसे Good कहा जाता हैं। जिनसे इच्छाओं की तृप्ति हो, उहें Good कहते हैं। इनकी प्रार्थ की परिभाषा भा बहुत व्यापक है और आधुनिक अर्थ शास्त्री उससे पूरात सहमत नहीं होंगे। परन्तु देश श्रीर काल के श्रनुकून उनकी परिमापा है। क्योंकि— जिससे सब मयोजनों की सिद्धि हो, सब कार्य पूर्याता की माप्त हों वही अब हैं । सूत्त्म समीजा करो पर यह परिमापा बहुत अग्र तक ठीक हो जाती है । द्रव्य (Money) के श्रतिरिक्त अप किसी बस्तु से सब इच्छाएँ हुन्द नहीं हो सकतों । परन्तु यदि एक वस्तु से आवरयकतानुसार विनिमय द्वारा श्राय वस्तुएँ शान्त हो सके तो एक वस्तु सन मनार की आवश्यक्ताओं का पूर्व का साधन कही जा सकती है। अत यह कहना उचित होगा कि विनिमय कार्य में आने वाली वस्तुएँ अर्थ (Wealth) हैं। वास्तव में त्र्याज भी ऋर्थ की यही परिभाषा सम्यक् मानी जाता है। विनिमय महत्व तो उन्हीं वस्तुश्रों का होगा जो कम Scarce (मॉग की अपेद्मा कम) माप्त होंगी तथा निनका अधिपत्य

<sup>1</sup> उपयुक्त उ०स्०४

१ वपयुक्त उ० स्०५

३ वया सपप्रयोजनिमदि सीऽय -- ह्ययं स० स० १

वदला जा सकेगा। अर्थात् जो Transerable होंगी। धन का उपभोग वे ही लोग कर सकते है जो न्यायानुकूल तरीके से उसकी सेवा करते हैं। "सोऽर्थस्य भाजन योऽर्थानुवन्धे-नार्थमनुभवति''। प्र्यर्शनुबन्व प्रयीत् न्यायानुकूल तरीके से घन का उपयोग करना सर्वथा उचित है। जो धन पास में नहीं हो, उसे प्राप्त करने का प्रयत्न करना चाहिये, जो प्राप्त हो जाय उसकी रत्ता करनी चाहिये। श्रोर रित्तत धन को बटाने की चेप्टा करनी चाहिये। इन्हीं प्रयत्नों को ऋथीनुवंध ऋथीत् न्यायनुकृत तरीकों से धन का उपयोग कहा गया' है। पुरुषार्थ द्वारा धनोपार्जन करना, उपाजित धन को नष्ट होने से बचाना तथा प्राप्त धन का सदुपयोग करके उसकी वृद्धि करना ही उचित कर्ज्वय है। पुरुषार्थ छोड़ वैठना उचित कत्तेव्य नहीं है।

श्रर्थ को उचित कार्यों में प्रयुक्त करना चाहिये। श्रनुचित कार्यों में लगाने से धनका नारा हो जाता है। श्रतएव बुद्धिमान्को धन विश्वसनीय व्यक्तियोंको ही देना चाहिये। सोमदेवर्ने घन के उचित उपयोग के लिये 'तीर्थ' शब्द का प्रयोग किया है । सामान्यतः तीर्थ से तात्पर्य उन लोगो से है, जो धर्म कार्यों में सहायक होते है । विरोपतः तात्पर्य उन लोगों से भी है, जो सब कार्यों में — महान् कार्यों में सहायक होते हैं। क्तार्यसमवायिनश्च पुरुषास्तीर्थम् । तीर्थमर्थेनासंभावयन् मधुच्छत्रमिव सर्वातना विनश्यति '' । संभवतः उपर्युक्त सूत्रों द्वारा सोमदेवका तात्पर्य यहीं था कि पूँजी श्रनुचित कार्यों में नहीं लगानी चाहिये। पूंजी लगानेवाले व्यक्तिको काफी सोच समम्तेकर कार्य करना चाहिये। संभवतः उस समये बहुत से लोग कर्ज लेकर नहीं चुकाते थे ऋँ।र बहुत से लोग धनको भोग की वस्तु समभ्त कर उसकी वृद्धि के लिये प्रयत्नशोल नहीं होते थे। श्रागे के सूत्रों में यह भी बताया गया है कि किस प्रकार के लोगोंका ऋर्थ नष्ट हो जाता है। कहना है कि तादात्विक, मूलहर श्रीर कदर्य इन तीन प्रकार के लोगोंका धंन नष्ट हो जाता है । धनका समुचित उपार्जन टी आवश्यक नहीं है, वरन् उसका उचित उपयोग भी महत्वपूर्ण है। पाश्चात्य लेखें कों ने उन्नीसवीं शताब्दी के अन्ततक उचित उपभोगका महत्व ठीक-ठीक नहीं समभा था । खर्चको कावू में रखना आर्थिक विकास के लिये आवश्यक है। तादात्विक वे ही लोग है, जो इतना भी नहीं जानते कि उनकी प्रमुख त्रावश्यकताएँ क्या है श्रीर जो धनका त्रपन्यय करते हैं। त्राय से श्रधिक खर्च करनेवाले लोग भी तादात्विक है। ''यः किमप्यसचित्योत्पन्नमर्थं व्ययति स तादात्विक."। तादात्विक वह व्यक्ति है, जो स्वयं धनका उपार्जन करता है, पर खर्चपर नियन्त्रण नहीं कर पाता। तादात्विक से भी खराब उन लोगोंको समभा गया है, जो स्वयं धनका उपार्जन

द्यलव्यंतामो लव्धपरिरक्षणं रक्षितपरिवर्द्धनं चार्थानुबन्ध.—श्रथंम० सु० ३

त्रर्थं स० स्० ४-५ तादात्विकमूलहरकद्येंषु नासुलभः प्रत्यनायः—श्रर्थं स० स्० ६

१ अथस०स्०१०

कि लोग सम्पत्ति वाले की ही सेवा करते हैं। सम्पत्ति के विना सभी तुच्छ हो जाते हैं "को नाम न धनहींनो भवति लघुः"।

राज्य की रक्ता के लिये आर्थिक स्थिति को सुदृढ़ बनाये रखना आवश्यक समभा जाता था। श्रमात्यों के कर्त व्य का निर्देश जहाँ किया गया है, वहाँ राजा की रचा से भी श्रधिक महत्व श्रार्थिक दृढ़ता को दिया गया है। "श्रायो व्ययः स्वामिरत्ता तंत्रपोषगा चामा त्यानामधिकारः । श्रायव्ययमु लयोमु निकमग्डलुर्निदर्शनमेव" श्राय से ही द्रव्य की उत्पत्ति होती है। "त्रायो द्रव्यस्योत्पत्तिमुखम्" शासन में श्रायव्यय का विशेष महत्व है। त्राय पर विना विचार किये खर्च करने वाला राजा कुवेर-सा संपन्न होकर भी निधन भिद्धक हो जायगा। ''त्रायमनालोच्य व्ययमानो वैश्रवणोऽप्यवश्यं श्रमणायत एव''। इतना ऋधिक महत्व है, तथापि राजस्व वग मन दुखा कर त्रार्थसंग्रह नहीं करना चाहिए। "स्वल्योऽप्यादायेष प्रजोपद्रवो महात्तमर्थ नारायति"। अन्यायपूर्वक धन का संग्रह क'ने पर प्रजा में उपद्रव हो सकता है तथा उपद्रवों के कारण आत्यधिक धन का नाश हो सकता है। महान त्र्यर्थशान्त्री त्रादम स्मीथ ने भी कर (राजस्व) के सिद्धन्तों में नय, ययीलता (equity) को सर्वेषथम स्थान दिया था। जब पंजा को किसी प्रकार का कष्ट होता है, तो राज्यकोश कम हो जाता है। कर के सिद्धान्तों में सुविधा (Convinience) का प्रमुख स्थान है। त्र्यार्थिक सकटों के कारण राज्यकोश कम हो जाता है ''सर्ववाधा प्रजानां कोशं पीडयति''।

राज्यकोश ही राज्यशे के लिये प्राण के समान आवश्यक है और राज्यकोश कम हो जाने पर राज्यशक्ति ज्ञीण हो जाती है। "कोशो हि भूपतीनां जीवितं न प्राणाः" "। राज्यकोश कम हो जाने पर राजा अन्यायपूर्वक प्रजा को लूटता है और इस अन्याय के कारण राजशक्ति ज्ञीण हो जाती है तथा राजा नष्ट हो जाता है। सोलहवीं, सत्तरहवीं तथा अठारहवीं शताब्दी में इ गलैंड में में न्टिलिस्ट्स (Mereanthists) के नाम से प्रख्यात अपनेक विद्वानों ने राज्यकोश तथा राष्ट्रधन की वृद्धि पर जोर दिया था। आधुनिक अर्थ-शास्त्र के महत्व को उन्हीं लोगों ने पहले पहल आमजनता के सामने छोटे छोटे लेखों द्वारा रखा। बली राष्ट्र के लिये धन जनसम्पन्न होना आवश्यक है और दिख राष्ट्र का राजा भी दुवल होता है। सोमदेव अर्थ के इस महत्व से भलीभाति परिचित थे। "कोशो राजेत्युच्यते न भूपतीना शरीरं।" मध्ययुग तक युद्ध में सैन्यबल की प्रधानता रहती थी और जिसके पास सेना अधिक होती थी, उसे विजयो पेहार मिलता था। यूरोपीयदेशों में मध्ययुग के बाद युद्ध में सफलता प्राप्त करने के लिये धन का महत्व ज्ञात हुआ। सोमदेव ने दशवीं शताब्दी में धन के वास्तिविक तथ्य को समम्म लिया था। "यस्य हस्ते द्वयं स जयित"।

<sup>ः</sup> कोश स० सु० ५

सर्थेमाप्ति की इण्डा 'रखंकर निर्धन कुंलीन स्त्रीर सिदाचारी व्यक्ति की सेवा करना निरद्धिक होगा । क्योंकि कुलीनंता अथवा सद्याचार के रहेते हुए भी धनहीन व्यक्ति धन नहीं दे सकेगा । अतर्र चुद्धिमान व्यक्तिको निर्धन होने पर कुलीन स्त्रीर सदाचारी व्यक्ति की सेवा नहीं करनी जाहिये, क्योंकि वही व्यक्ति बड़ा कुलगील है, जिसके पास धन हो । अथार धन साधारण व्यक्तिको भी कुलीन बना देता है । जो व्यक्ति कुलीन स्त्रथम मडान होकर भी दूसरे का भरणपोपण न कर सके, उसकी महत्ता तथा दुलीनता व्यथ् है "कि तथा कुलीनतथा महत्त्वया वा या न सन्तर्ययनि परान्"। निर्मल बड़े तालाव का क्या महत्त्र! ' है ?

सोमदेव ने केवल राज्यकोर के खभाव के कप्यो का तथा ख्रयमाों का ही वर्णन नहीं किया है, पर उस खभाव की पृष्ठिं करने, राज्यकोर की युद्धि करने का उपाय भी बनाया है। राज्यकोरा की युद्धि के चार उपाय हो सकते हैं। देव, द्विज ख्रोर विश्व के द्वार उपाय हो सकते हैं। देव, द्विज ख्रोर विश्व के द्वार उपाय को उपयोग होना है ख्रीर जो धन वच जाय वह राजा के हाथ में आ जाना चाहिये। देव ख्रीर द्विज का पृन सभाव धर्मकार्यों में लगाये गये धन का बोधक है। धर्मकार्य से यहाँ मतलब निवाहकाय से हैं। साधारण जनता का जिस धन से निर्माह होता है, उसे लेना ठोक नहां होगा। थान भी राज्यकोर्य की वृद्धि के लिये निर्माह कार्य के लिये खावयक धन पर कर लगाना अनुचित सम्भा जाता है। वश्विकां का धर्मकार्य के नल निर्वाह नार्य नर्ग है, पर पूँजी की वृद्धि करनी है। राज्यकोर्य की वृद्धि के लिये निर्माक जाता का अपहरण अनुचित होगा जिसमें वे ख्रवनी पूँजी की वृद्धि करते हैं। आध्यीक लेवक भी उस नर को हुए मानते हैं, जिससे देश की पूँजी कम हो जाने का भय होता है।

पुन् उन लोंगों से पचुर परिमाण में अर्थ महण करना उचित है, निनमे समान को लाम के बरले हानि है तथा जिनके पास घन रहता है तथा बेकार पड़ा रहता है। विधवाओं से तथा वेरयाओं से घन ले लेना चाहिये। विधवाओं से घन लेना आज चुरा लग सकता है, पर उस गुग में विधवाओं के क्टपूर्वक सवमित जीउन ब्यतीत करने का उपदेश दिया जता था तथा पेशो खाराम में घन का दुहरयोग करने वाली विध्याओं के लिये ही यह निवार प्रकट किया गया था। इसके व्यतिस्कि निवोग काने वाले, ब्रह्मवीग, सघ (देवपुन्तक) मठादि तथा पाक्षिडयों से भो मने ले लेने का आदेश सोमदेव ने दिया हैं। समवत नियोग करने गले तथा संघों से सोमदेव ना तालये वैसे लोगों से हैं, जो आर्थारायदन का कार्य नहीं करते हैं। ये लोग समाज से स्वय अपना पोपण कराते हैं, पर समाज को दुःव देते नहां। इन लोगों के पास पा रहना व्यर्थ ही है। धनात्यों को भी धन राज्यकीश की वृद्धि के लिये देना चाहिये।

११ तस्य किं मरसो महत्वन यत्र न जजानि-कोश स० स्० १३

संभवतः सोमदेव का ताल्पर्य श्राह्यों से धन लेना अशीत् धनी से श्रानुपातिक दृष्टि से श्राधिक धन लेना है यानी Propressive taxes (ऐसे कर जिनका भार धनिकों पर श्राधिक पड़े) लगाना है। श्राजकल सभी श्रार्थ शास्त्री एक स्वर से ऐसे कर को उत्तम समभति हैं। गाँव में व्यवहार करने वाले श्रामकूट (village moneylenders) से भी धन शहण करना चाहिये। समृद्ध पड़ोसी, परिवार के श्रान्य लोग, सामन्त श्रादि से भी धन माँग कर लेना चाहिये। श्राजकल युद्ध काल में जब राज्य धन की श्रावश्यकता से पीडित होता है, तो लोगों के पास श्रापील की जाती है, जनता से सहायता की प्रार्थना की जाती है। श्रान्य राजाश्रों से तथा मंत्रियों से, सामन्तों से तथा सेनापित श्रादि से भी धन माँगना श्रावश्यक हो सकता है। संभवतः यहां कर्ज मांगुने का तात्पर्य है।

"देवद्विजविश्वां धर्मोध्वरपरिजनानुपयोगिद्रव्यभागैराट्यविधवानियोगियामकूटगिश्वा-संघपाखिरिडविभवपत्यादानैः समृद्धपौरजानपदद्भविशासंविभागपार्थनैरनुपत्त्वयश्रीका मंत्रीपुरो-हितसामन्तभूपालानुनययहागमनाभ्यां ज्ञीशाकोशः कोशं कुर्यात्।"

सोमदेव कृषि की छुविधा को अधिक महत्वपूर्ण समस्तते थे और खेती के अयोग्य मूमि को तथा ऐसी भूमि से पूर्ण देश को बुरा समस्तने थे। अत्यिषक वर्षा भी कृषि के लिये हानि कर है। वह देश उन के विचार से अच्छा नहीं कहा जा सकता, जिसमें फल देने वाले पेडों का अभाव हो, अथवा जहाँ अन्त कम उत्पन्न हो। पर्वतीय मूखराड भी वे, बुरा मानते थे। जिस देश की जनता अधिक लोभी और कम परिश्रमी हो, उमे भी इन्होंने खराब बताया है (पृष्ठ १६१) (जनपद-समुद्देशः) "विषतृणोदकोषरपाषाणकंटकिगिरिगर्तगव्हर-प्रायमूभिर्भूरिवर्षाजीवनो व्याललुच्धकम्लेच्छबहुलः स्वल्पसस्योत्पत्तिस्तरुफलाभाव इति देश-दोषाः"। इसके विवरीत प्रचुर परिमाण में शस्य उत्पन्न करने वाली भूमि से परिपूर्ण, सुवर्णादि खनिज पदार्थों की खानों से भरे, देश को अंद्युत्तम बताया है। ऐसे स्थान के लोग दीर्घजीवी, परस्पर मित्रभाव से रहने वाले और एक दूसरे की रत्ता करने वाले होते हैं। "अन्योन्यरत्तकः खन्याकरद्वयनागधनवानितवृद्धानित्तिन्यामो बहुसारविचित्रधान्य-परायोत्पत्तिरदेवमातृकः पशुमनुष्यिहतः श्रेणिश्रद्धकर्षकपाय इति जनपदस्यगुणाः" (पृ० १८१)

कृषि के इस विशेष महत्व के कारण ही सोमदेव ने फसल काटने के समय युद्ध न करने का आदेश दिया है। फास में सत्रहवीं और अठारहवीं शताब्दी में बहुत से लेखकों ने, जिनको अर्थशास्त्र के सर्वेषथम आधुनिक लेखकों में गिना जाता है, कृषि का महत्व पूर्णरूपेण दिखलाने का प्रयत्न किया था। उनलोगों को फोंच भाषा में प्रकृति के उपासक (Physiocrates) कहा जाता है। सोमदेव ने कृषि के महत्व को पूरी तरह समभा है। ''लवनकाले सेनाप्रचारो दुर्भित्तमावहति" (१ १२ पृष्ठ)। परन्तु फ्रांस के उन लेखकों ने कृषि के महत्व को समभते हुए भी अन्य उत्पादन कार्यों को, व्यवसायादि को नगर्य समभा। उन लोगों की घारणा के अनुसार अन्य अमजीवी व्यर्थ का कार्य करते है, क्योंकि वे जो

कुद्र उत्पन करते हैं, उसका स्वय उपमोग कर लेते हैं। उनलोगों के विचार के श्रमुसार वैसे ही कार्य को उत्पादन कार्य कहेंगे, किसमें उत्पादक ग्राविरिक्त श्राय (Surplus) उत्पल करता है। एक दो लेकको ने खान में काम करने वालों क श्रम को उत्पादक कहा है। सोमदेव की यह निरोपता है कि कृषि की प्रधानना को मानते हुए भी उन्होंने, दूसरे धर्षों को, बुरा नहीं बलाया। गोपालन श्रीर विद्युक्तें का कार्य भी लाभपद था। "सुमहच्च गोमएडल हिस्स्याय कुक शुक्त कोश्मृद्धिहेत् " (पुन्ट ११६)

इस छोटे जेस में सोमदेव के समस्त अर्थ सम्बची विचारों का पूर्ण वर्णन श्रसम्भव है। निम्स देह वे केवल %र्थगास्त्र ही नहीं थे। जैनवम पर बहुत से लोग श्रमासारिक तथा श्रवणावहारिक होने का श्राह्मेप लगाते हैं, परन्तु देवसव के धर्माचार्य की लेकिनी में लिसी गई पुस्तक र थोड़ से सूत्रों के श्राधार पर ही लिप्ये गये इस लेक से यह राष्ट्र हो जाता है कि उपयुक्त आहोप निर्मूल है। सोमदेव ने, अर्थ की महचा मानते हुए भी श्रमर्थ हारा शर्थ प्राप्त करने ना प्राप्त हों दिया। गयादा क उल्लंघन किये विचा ही अर्थारात्रन करने की रिज्ञा दी। "मयादान्तिमेण फला प्राप्त मूर्मिमंत्रत्यर्यानी सर्च नहीं करने वाले राचा को उहीने महान श्रयराधी कहा है, यद्यपि राज्यकोग्र की इद्वि पर कामी जोर दिया है। "नह हम द्रयमन्यमानो राचा द्रवृहतीय एष्ट (र्रूप) कि तेंन अलदेन य काले न नपितग । उसी समय जमारपा इद्वि श्रावरस्क थी, श्रत्य धर्माचार्य होकर भी, इहोने साधारण जनता की निवाहादि करने मुली जीवन विचाने का श्रादेश दियां अश्विवाहित व्यक्ति के लिये पत्र अधिक रखना व्यव्यवादा । "निश्चलक्षीमनस्य पन्तपित्रों मृत्यस्य विचानिक स्वापा । स्वर्ण की महचा को मानते हुए यह मलीमाँति मानते थे कि निर्धन पुरुप सर्व गुण सम्बन्त होकर भी निर्मुणी हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये हो जाता है। "न द्वादित्रयालप पुरुपस्य लाश्वमाहित यसमेन सर्व गुण निष्क्रनता विच्ये विच्ये हो कर विच्ये हो सर्वाप का स्वाप हो हो स्वाप हो स्वा

सोमदेव ने श्रर्थशाल पर श्रलग पुन्तक नहीं लिखी। मध्य युग तक सब देशों में यही मचलन या कि श्रलग श्रलग राजनानि, श्रयशाल श्रादि विषयों पर पुन्तमें नहीं लिखी जाती थी। क्योंकि राजनीति की मूल भित्ति श्रय की ही माना जाता था। सोमदेव की सबसे बड़ी विशेषना यही है कि सुत्रकर में इन्होंने बहुत सी श्रर्यशाल सम्बन्धी उपयोगी श्रीर श्रावश्यक गत राजनीति के सिलसिज़े में हा कह दा हैं। इनमें सदीप में इतनी स्पट्ता से, श्रपने भावों को व्यक्त करना, उन्हों जैसे विद्वान क लिये सभ्य था।

# विविध-विपय

# मणुरा से प्राप्त अंबिका की एक नकीन मूर्ति

जैन देवियों में तीर्थं हर नेमिनाय की यक्षी अविका का स्थान यहा महत्वपूर्ण रहा है। मूर्तिकला एवं चित्रकला दोनों में इस देवी की अनेक प्रतिमाएँ उपलब्ध हुई हैं। मथुरा कला में भी अविका की अनेक प्रतिमायोका निर्माण हुआ। इनमें सबसे उल्लेखनीय मथुरा संप्राहालय की डी० ७ संख्यक मूर्ति है, जिसमे एक वृक्ष के नीचे सिंह पर वेठी हुई हिसुजी देवी अंकित की गयी है। देवी की वाई गोद में एक बच्चा है और वूसरा दाई और खड़ा है। ये दोनों वच्चे सिद्ध और बुद्ध हैं। मूर्ति के दाये किनारे पर हाथ में लड़्डू लिये हुए गणेश वेठे हुए हैं और इमी प्रकार दूसरी और कुबेर हैं। देवी के उत्पर ध्यानसुद्दा में वेठे हुए तीर्थं हर की मूर्ति है, जिसके अगल-वगल देव, विद्याधर आदि दिखाये गये हैं। दुर्माग्य से इस सुन्दर मूर्ति पर प्रहारों के कारण प्रायः सभी आकृतियों के चेहरे नष्ट हो गये है।

हाल में श्रंविका की एक दूसरी मूर्ति मथुरा जिले से प्राप्त हुई है, जो यहाँ के प्रसिद्ध चित्तीदार ज्ञाल पत्थर की वनी हुई है। यह मूर्ति मथुरा नगर से लगभग ११ मील दक्षिण वेरी नामक गाँव में श्री। जब मुक्ते इसकी सूचना मिली तो मेने उस गाँव में पहुँचकर देखा कि मूर्ति एक पुराने चबूतरे पर श्रीधी पड़ी है। गाँववाले यह जानते थे कि यह किमी देवी की मूर्ति है पर खंडित होने के कारण उसे उन्होंने किसी देवस्थान में प्रतिष्ठापित नहीं किया था। पूजा में न होने के कारण उन लोगोने उसे मथुरा सप्रहालय के लिये देने में श्रापत्ति नहीं की। मूर्तिको देखने से पता चला कि उसका दाई श्रोर का छुछ भाग अवश्य खडित था पर प्रधान प्रतिमा श्रभगन थी, केवल उसका चेहरा घिस गया था।

यह मूर्ति (मथुरा संग्रहालय संख्या ३३८२) तंभवतः किसी मन्दिर के बहिर्भाग में लगी हुई थी। देवी की प्रतिमा दो स्तभों के वीच में उत्कीर्ण है। वह लिखतासन पर वैठी हुई है, दायाँ पैर एक कमल-पुष्प के ऊपर रखा हुआ है। बाई गोद में एक शिशु है, जिसे देवी दोनों हाथों से पकड़े हुए है, जो संभवत स्नेहातिरेकका स्वक है। देवीका केशपाश चढी सुन्दरता से प्रदर्शित किया गया है। उसका कर्युट्टार तथा गोल कर्युट्टारल भी दर्शनीय है। मूर्ति के बाएँ किनारेपर एक सिंह श्रंकित है, जिसके ऊपर नीचे एक-एक मकर है। इनका चित्रण केवल प्रसाधन के रूप में किया गया है। शिलापट के दाई और भी इसी प्रकार का श्रलंकरण था, जो दूर गया है। मूर्ति के ऊपर पत्र-रचना प्रदर्शित की गयी है। प्रस्तुत मूर्ति पूर्व मध्यकालीन मथुरा कला का एक सुन्दर उदाहरण है।

फुष्णादत्त बाजपेयी एम० ए० क्यूरेटर मक्षरा थूम्जियम

#### ·२ वादीभसिंहस्रि की अपूर्व कृति —स्याद्वादसिद्धि

्र यह जैतदरात का सहत्वपूरा एव उष्चक्ति का अप्य है। यह कारिशक्षों में रचा शया है, इसकी प्रस्तुत प्रति कपूरी है 1३ फेकरण पूर खार चौदहवाँ आरण है। इसमें ५०१ कारिकार्ष है।

इस प्रनय भी भाषा सरक, यववायगण्य और महास है। हों, कुछ स्वज ऐस धारण है, बहां पाटकींको विषय समझ्ते के लिय थोड़ी देर रकता पड़ता है। अलक ने इस दालिक कृति में धपती मायकता का भा पृष्य परिचय दिया है। ओनसिद्धि, अनेकात न माननेनाले बौद्ध के प्रति क्यां क लिय फलमोक्तृस्वामान निद्धि, क्षयिकवादी के प्रति सुपायकता का मा पृष्य परिचय दिया है। ओनसिद्धि, अविकात मानक निर्मित्त क्षयिकनादा के प्रति कमानेकान्य सिद्धि, विषयवादी के प्रति कचु त्व, भोचूच्यानाव सिद्धि, नित्येकात प्रमाय में सनकामाव सिद्धि, सिर्धि करूवामान्यसिद्धि, प्रश्त सब्द निर्मिद्ध, अयापचि की अप्रमायता, वद की पील्येयता, अभान्यसाय की सदीपता, तक प्रमाय की प्रमायता आर आत्मा को जड़ता का निपेष, आदि विपर्यों का विस्तारपुक विवचन दिया गया है।

प्रयम प्रकरण में भीतिक चादियों का जङ्गा का गयदन करते हुए खाला की धरान्य पुत्तियों सिंदिव सिद्धि का गयी है। दूसर में अधिक सिद्धान्त वा क्वडन परत हुए बताया है नि अधिक विद्यानता का लगान के बादा के नियम है कि क्वीं ही एक भोत्ता धर्मादिवन्य स्वामंदि, प्रवत्ता भोत्ता नहीं वन सकता। सतार का नियम है कि क्वीं ही एक भोत्ता हांवा है था आत्माके सर्वेधा नाराधीक नहीं स्वाकार करना चाहिये। तासरे और वीधे प्रकरण में वस्तुरों युगपन् और क्रम से कोका वा मक सिद्ध निया गया है। तथा धौदाभिमत सावान एव सहति की युत्तिप्तक मामान्या करते हुए विचल्ल्योंको निरम्बय और निरश्य मानने में दूष्याका उद्भावन करते हुए भाषा है कि वर विचल्लयों में खावन नहां है—चे सवधा भिन्न है तो द्वाहाको हो हम भीरा धपकको नक हो, का नियम नहा वन सकता है। व्यक्ति मनमान। विपरीत नियम भी बात्या जा सकता है।

पाँचम प्रकरण म धारमाको निय माननेवर कता के बिये भोकापन नहीं वा सकेगा, का विस्तार सिहत प्रतिपादन किया है। इटवें म नियेकात माननेवार के यहाँ कोई समन नहा हो सकता है, का विवेचन दिया है। साववें प्रकरण में नाना युक्तियों चीर प्रमाणों से चमलनृत्य का नियेव दिया है। आउवें में यी तरागी, हिवोपदेशी घहत भगवायुको की समझ सिद्ध किया है इस प्रकरण का दाशांतिक नियेवन यहा सुदर और तर्कप्ण की मानायुकों के स्वयान के ध्वमाण्या वतावादे हुए उसे ध्वमाण के ध्वनताव ही साविव किया है। नीवें प्रकरण म स्वयापति को ध्वमाण्या वतावादे हुए उसे ध्वमाण के ध्वनताव ही साविव किया है। नीवें प्रकरण म स्वयापति के ध्वमाण्या वतावाद हुई, उसे ध्वतंन नहीं रचा है धीर न कोई परोध्यान हो जिसकी स्वयित्री है प्रखुत समुव्य द्वारा एवा जाने से उसकी प्रणाया प्रति मानाय है। ग्याहवें में प्रमाण की से उसमी गुण्युवीप दोनों हो चवामान है, आदि वावापत्र प्रकाण वाला गया है। ग्याहवें में प्रमाण मानाय की प्रमाणा परत सिद्ध होती है, का तकस्ताव विचेचन है। बारहवें में समात्र प्रमाण में दूख दिया है और तेरहवें में तक प्रमाण की प्रमाणा निद्ध की, गानी है। चीहदें अपूरे प्रकरण में प्रकरण में प्रकरण में सातावीचना की गयी है।

इस प्रन्थ में कुमारिक्त भट, महाप्रशस्तकर, दिग्नाग थोर धर्मकीर्त्ति के पद वाक्यादि भी श्राये हैं। संक्षेपः यह जैनदर्शन की एक प्रोढ थोर श्रीभनव रचना है। जिन कुछ कृतियों से जैनदर्शनका वाह्मयाकाश देवीप्यमान हैं थ्रीर मस्तक उन्नत है, उन्हीं में यह कृति भी परिगणनीय है। साहित्यिक संस्थाओं से अनुरोध है कि इस श्रपूर्व कृतिको प्रकाशित कर, द्रार्शनिक जगत को इस उज्ज्वन्तमणि की श्राभा से चमकनेका सुश्रवसर दें।

दरवारीलाल न्यायाचार्य, वीर-सेवा-मन्दिर, सरसावा कवि जोधराज गोदीका विरचित—हिन्दी सम्यन्त्रकोम्रदी

कवि साह जीधराजगोटीका का जन्म सुप्रसिद्ध सेठ श्रमरचंद गोदीका के यहाँ हुआ था। श्राप जयपुर राज्य के निवासी थे। विद्याध्ययन के लिये श्रापको श्रनेक कठिनाइयोंका सामना करना पढ़ा था। तेरहपन्थ श्राम्नाय के श्रनुयायी थे, इसलिये तत्कालीन महारकों की कृपा से श्राप विद्यत थे। फलत. श्रापने पं० हरिनाम मिश्रको श्रपना मित्र बनाया श्रोर उन्हों से शास्त्रज्ञान प्राप्त किया। श्राप हिन्दी साहित्य के श्रच्छे ज्ञाता थे। ज्ञानमसुद्द, कथाकोश धर्मसरोवर, प्रवचनसार, प्रीतंद्वरचरित्र श्रीर सम्यत्त्व कौसुदी श्रादि श्रन्थ श्रापके द्वारा रचे गये है।

सस्कृत सम्यत्वकौमुदीका यह अनुवाद वड़ा ही सुन्दर हुआ है। इसमें दोहा, सर्वेया, सोरा, इष्पय, चौपाई आदि हिन्दी के सभी छन्दोका प्रयोग किया गया है। अन्य के अन्त में अन्यकार ने निम्न प्रशस्ति दी है—

पडित चतुर सुजान है, यहै मिश्र हरिनाम ।
ताकी संगित जोधको भयो सासतर लाभ ॥
परमप्रजा पालै सदा सब भूपित सिरमीर ।
रामिषघ राजा पगट या सम निह कोऊ श्रोर ॥
जाके राज सुचैन से कियो ग्रन्थ मह जोध ।
नाम सम्यत्त्वकौमुदी दायक केवल वोध ॥
सांगानेर सुथान है देश दुढाहर सार ।
या सम नाहिन श्रवरपुर देखे सहर हजार ॥
श्रमरपूत जिनवर भगत योधराज किवनाम ।
वासी सांगानेर को करी कथा सुखधाम ॥
घरमदास को पुत्र लघु है जाति लुहाड्या जोय ।
नाम कल्याण सुजानिये किव का मामा सोय ॥
ताके पढिवे कारने रच्यो ग्रन्थ यह जोध ।
नाम सम्यत्त्वकौमुदी जो नर पढें सुबोध ॥

#### रचनाकाल--

सबत सतरहसै चौइस । फाल्गुन वदि तेरसि शुमदीस ॥ शुक्रवार सपूर्ण भई । यहै कथा सम्यक्तित गुनठई ॥

श्चतः स्पष्ट है कि कविन वारते मामा कन्यायदास को प्रगते के लिय में ० १७२७ पाल्युत यदी १३ श्वकरार को इसे पूर्ण किया है। प्रस्तुत भवन को प्रति व्यमस्यन्द्रना के मन्दिर में सबद १८०० में मादों बदी १३ सोमग्रह को सेन् चुन्नोलाल द्वारा प्रतिलिपि का गयी है। खोक सच्या १५५० है।

किया सच्यम दर्जे का ई, क्टा-कहां छ दोभग दोष भा है । किर भी छुप्पय थीर सबंय सुद्रश बन पहें हैं ।

#### ब्रप्य---

तबहि पावड़ी देखि चोर सूपति निज जायौ। देखि मुद्रिका चोर तनै मनी पहिचायौ॥ सृत जनेज देखि चोर प्रोडित हे भारी। पचनि नखि रिस्तात यहे मनमें जुनिचारी॥ सूपति यह मत्री सहित पोहित शुंत काडोदयौ। इडि भाँति न्यान करि भनीय विधि धर्म यापि जगजस लयौ॥

४-- उडीमा के गजेटियर म जैन उन्लेख े

इन्त् इन्त्र्यस्य सन् १८३२ में उड़ीसा के गादियर को दा मार्गो में प्रकाशित किया है। प्रथम मार्ग में ए० १८१, २२८, २१० शीर १०२ पर जैनयम क सम्बाध में उटलल किया है।

ए० १८१ पर स्वयागिरिका वसन इस्त हुए याग्या है कि विश्वम पहाड़ापर एक नैन मन्दिर होभित है, यह मिदिर एक प्रांतर के क्यर है नियके नारे का समस्त प्रदेश श्रपनी प्राष्ट्रिक होोगा से मानवमात्र की माननाओं शे पबित्र करता है। इस पबित्र पहाड़ी के बारो थार जगाओं का मानवा बतमान है। किन्तु दक्षिण की थार पान के सहस्रहोंदे मेत भी दक्षिण होते हैं।

ए॰ २२८ पर बनाया है कि ब्नान स शाव हुए बवन प्रथम बौद्ध पम में दीनित हुए, एरण्ट्र उन्होंने नैनपमझ प्रहण कर लिया था। इन्टर साहवन किया है कि ब्नान म नव यवन शाय तो वे श्वन साथ मीक विज्ञान के साथ थार्मिक सुधार की भारना भी लत शाय चोति इस्ता पुर के भारत के थार्मिक हुनिहान में यहुन हो महस्त्रपूष है। इ० ए० २५०—१००० इ० स० तक वयनों का उदार्भमों स काफी सम्बन्न रहा। द्वारान निकों से इन याका पना चलना दें कि उत्तरीय हिन्दुस्तान के ब्नाना सना बौद्धभम में दाभित हो गये, इमजिस सप्यमास्त शाद र प्रयन्त बाद्धभम खोक सुभारवाही थम के श्वमनामी या प्रतिनिधि माने जात हैं। इस समय के शह य यनन बाद्धभम खोक कर मैनसमानुवायी बन गय। ए० २३०यद्यपि जैनधर्म'के सिद्धान्त बौद्धधर्म की श्रपेक्षा शुष्क थे, फिर भी पवनोंने इसे स्त्रीकार कर किया। क्योंकि बौद्धधर्मका प्रष्टाधार पौराणिक कथा-कहानियों से भरा था; मन्दिर, स्त्प श्रौर मठोंका पूर्ण प्रचार था; फिर भी जैनधर्मने यवनों को श्रपनी श्रोर श्राकृष्ट किया।

पृ० ३०२—हिन्दुओंने जब आदिम निवासियोंपर विजय प्राप्त कर ली तो कुछ आदिम निवासिमोंने शैवधर्म को प्रहण कर लिया, क्योंकि यह उनकी भयपूर्ण जंगली धार्मिक कृत्यों की भावना से मिलता जुलता था। किसान और संस्कृत अर्पय निवासियोंको कृष्णधर्म ने श्रपनी और खींचा। फिर भी जैनधर्म और वौद्धर्म किसी न किसी रूपमें इन श्रादिम निवासियों में फैले रहे। आदिम निवासियोंका प्रारम्भिक धर्म जैनधर्म था, इनका रहन-सहन जंगली होते हुए भी ये भंगवान, पार्श्वनाथ के पूजक थे।

इस गजेटियर के दूसरे भाग के अन्य उद्धरणों के पढ़ने से पता चलता है कि प्राचीनकाल में उड़ीसा में जैनधर्म ज्यास था। दि० जैनधर्म का यहाँ ई० पू० कम-से-कम ६०० वर्ष पहले अत्यधिक प्रचार था, भगवान् पार्श्वनाथ की मान्यता यहाँ वहुत थी। उड़ीसा में श्रादिनाथ भगवान् की मूर्तियाँ भी मिली है, आदिम निवासी ऋषमदेव की मूर्ति की पूजा जगलों में करते थे। टाइगरिया और यस्त्र राज्य तथा वंकी और पिपली थाने में सराक जाति के सहस्रो घर हैं। यह सराक श्रावक शब्दका अपभंश है। मध्य युग ने वैद्यावोका जोर अधिक होने के कारण जैन राजाओं के अजैन हो जाने से सहस्रों जैनियोंने धर्म परिवर्तन किया। जो अपने धर्मपर अदिग रहे वे सराक या श्रावक आज नी वर्तमान है।

हन्टर साहवने उडीसा में यवन सभ्यताका जिक्र करते हुए वतलाया है कि ये यवन जैन और वौद्धभर्म से श्रत्यधिक प्रभावित हुए तथा यहुत से लोग इन दोनों धर्मों में दीक्षित हो गये, जो स्राजतक चले श्रा रहे हैं। सन् १९०८ में जो सरकारी गलेटियर प्रकाशित हुशा है, उसमें उड़ीसा में जैनधर्म के सम्बन्ध में श्रधिक सामग्री संक्षित की गयी है। प्राचीन जैनस्थान, मूर्तियाँ श्रीर जैन शिलालेखोंका भी सग्रह है। श्रशोक के पहले ही उड़ीसा क्षिंग देश में शामिल था। मौर्य राज्यकाल में अनेक जैन सुनि खगडगिरि श्रीर उदयगिरि की गुफाश्रों में निवास करते थे। यहाँ श्रावकों की वस्ती भी थी, जैन मन्दिर उस युग में यहाँ लगभग ४०० बताये जाते है। उड़ीसा में जैनधर्मका प्रचार ११-१२ शताब्दीतक खूब हा है, खारवेल श्रीर उनके उत्तराधिकारी सभी जैन थे।

नेमिचन्द्र शास्त्री



#### साहित्य-समालोचना

श्री स्त्रणीचल महातम्यम् (नग अनग क्रमारा का पुष्य चरित)-

रचिवता किन श्री देवन्त्त, श्रुतुनाद्दक श्रा नालचन्द्र लेन एम० ए०, प्रकाशक श्री मानिनचन्द्र गगनाल एम० ए०, मना श्री दि० लेन सिद्धहोत्र सोनागिष्ट,सरिन्छी कमेटी, साहज डनलनाडन सोलहपेजी, पृष्टसरया ६+१८-१, मूल्य नो हण्ये आठशानी।

इस महाकाल में सोतागिर से मुक्त होनेवाने नग खीर जनग हुमारों की पुष्य गाथा विश्वत है। कवर पर निवे गय सोनागिर वे सन्दिर का चित्र प्रन्य स्वा त्या ये पे पूर्व ही वाटकों के सनमें पूत कर नता है। हदय में भक्तिभावनाका नचार हो जाता है खीर लालता होती है चोत्र के दर्भन की। खन्र भी कई चित्र निये गये है प्रन्थारम में खनुवाद दिया गया है खीर एतराधे में मूल प्राथ। खनुवाद नावानुवाद है, शादश नहीं, भाग सरल खीर बोधगम्य है। भागानुवाद होने हुए भा मूलमायोंको खनुष्ण रसने का खनुवानक ने पूरा प्रयन्त निया है। वाहरा—छवा निस्काई, भागन, गेटप खादि, खीर भीतरी—बचर्च विषय, कित ने मूलमायों का खनुष्यता खीर भागा की रूप-छटा ये दोना खग प्रत्येक पाठक के मनको लुसाते हैं। प्रकाशन इवयमादी है।

हों, दो एक वार्त व्यवस्थ गटकनेपाली हैं, व ये हैं कि उन्नि इस पुस्तक के परिशिष्ट में सोनागिर ने मिन्दरींका स्वित,परिचय रहना तो पुस्तक अधिक उपान्य हो जाती व्याले सस्वरूप में वहाँ वे मूर्तिगृत्य और मन्निया का वितिह्यसिक टग से परिचय भा रहना चाहिये। किर भी पुस्तक ममह्याय है।

द्यात्मावलोकन—रचिवता स्व० सार श्री प० दीपचन्द्रारे परास्त्रीयाल। सम्पादक श्री प० त्रेमोन्सर्रमारची शास्त्री, न्यायतीर्व, पतागर रा० म्० सेठ मगनलालची, पाटनी न्नि० जैन प्राथमाना पो० मारीठ (मारवाइ), प्रष्ट सरवा ७+ ६०, मूल्य मनन।

यह ध्याध्यातम निषयक रचना है। यिनने ८० श्रिषकारों म दन, गुरु, वर्म, निराय, व्यवहार, तस्य, पदार्थ, भाव श्राटिका 'त्रा'यात्मिक विश्व से सुन्द निमेचन किया है। श्री नेमिचन्द पाटनी ने भन्यारम्भ में 'निषय प्रश्ता' शीर्षक में पुस्तक के विषयकों वाफी सपट क्या है। श्राने प्रत्य के देखने पर सुद्रग्यका को दृष्टि से पाटने को निराश होना पड़ेगा, दाइप वेढगा श्रीर रशुलकाय है जिसने नत्य में सारे सौन्दर्यकों विष्टुत कर दिया है। गाना पुरानी दुटारो है, जिसने श्रात के सोनों के स्वाट के दिया है। भाना पुरानी दुटारो है, जिसने श्राज के सोनों में सिंदर्य श्रीर सुद्रात है। साना पुरानी दुटारो है, जिसने श्राज के सोनों में सिंदर्य श्रीर स्वाट श्रीर स्वाट कर दिया है, यिन

श्राज की हिन्दी में इसका श्रमुवाद पृथक दे दिया जाता तो निश्चय ही यह प्रन्य श्राध्यात्मिक दृष्टि से लुभानेवाला सिद्ध होता। श्राह्मा है श्रमले संस्करण में इस कमी की पूर्ति की जायगी। प्रन्थ श्राध्यात्म प्रेमियों के लिये संग्रहणीय है।

स्तोत्रत्रयी सार्थ-अनुवादकः श्री पं० श्रेयान्सकुमारजी शास्त्री; प्रकाशकः दि० जैन पाटनी त्रन्थमाला, मारीठ (मारवाड्); मूल्यः सनन ।

इस पुरतक में कल्याणमन्दिर, विपापहार और जिनचतुर्विशितका इन तीनों स्तोत्रों का भाषानुवाद किया गया है। अनुवादकने स्तोत्रों के प्रत्येक रलोकको खुलासा करने का अच्छा प्रयत्न किया है। अर्थको जहाँतक हुआ है, स्पष्ट करनेका प्रयत्न श्लाब्य है परन्तु कहीं-कही वोलचाल की भाषाको छोड़ किए भाषा का भी प्रयोग किया गया है जिससे विपापहार स्तोत्र के कई रलोक खुले नहीं हैं। अगले संस्करण में इसे सरल और सरस वनाने की चेट्टा होनी चाहिये। स्वाध्यायप्रेमी, धर्मात्मा जिज्ञासुओंको इससे लाभ उठाना चाहिये। सस्कृत न जाननवालों के लिये यह रचना अधिक उपादेय है।

युगप्रधान श्री जिनदत्तस्रि—लेखकः श्री अगरचन्दं नाहटा श्रीर भॅवरलाल नाहटा; प्रकाशकः श्री शंकरदान शुभैराज नाहटा, ४ जगमोहन मिललक लेन, कलकत्ता; पृष्ठ संख्याः लंगभग दो सो; मूल्य वारह श्राने मात्र।

इस पुस्तक की प्रस्तावना श्री दशरय शर्मा ने लिखी है। आपने वारहवी शताव्दी ने श्री जिनदत्तम् रि हारा जेनधर्म के प्रसार के सम्बन्य में किये गये कार्योंका उल्लेख किया है। सुनि श्री कान्तिपागरजों ने इसकी भू सिका में वारहवी सदी की धार्मिक, सामाजिक और राजनैतिक परिस्थितियोंका उल्लेख करते हुए सूरिजी के कार्यकलापों पर प्रकाश डाला है

चरित्र नायक सूरिजीका जन्म सं० ११३२ से हुआ था, इनकी कुशाप्रयुद्धि और योग्यता से मुग्ध होकर सं० १९४१ में ही इन्हें दीचा दे दी गयो तथा इनका नाम सोमचन्द्र मुनि रखा गया। परचात् चित्तौड़ से जिनवल्लभसूरि के पट्टपर सं० ११६६ में आसीन हुए, तभी से इनका नाम जिनदत्तसूरि प्रसिद्ध हुआ। इन्होंने विहार कर रवेतान्वर समाज में से अनेक कुरीतियोंको दूर किया तथा अपने उपदेशामृत से अजमेर के महाराज अर्णोराजको प्रभादित किया। आपके उपदेश से अनेक श्रावकों ने प्रतिवोध प्राप्त किया था। राजपूताने में पाग्रुपत, कापालिक, शाक्त, भागवत, आदि सम्प्रदाय उस युग में उन्नति पर थे। सूरिजी ने अपने विद्वत्तापूर्ण उपदेश से हिंसाकों दूर कर अहिंसा की प्रतिष्ठा की थी। इन्होंने अन्धश्रावकों की परवाह न कर जैनधर्म का मार्ग सभी जातियों के लिये खोला था; श्वेताम्बर मन्दिर में होनेवाले वेश्यानृत्य को भी वन्द किया था।

इनके द्वारा रचे गये छने क मन्य हैं । इस चरित मन्य से सूरिजी की जीवन घटनाओं के अतिरिक्त बारह्वी सनी की रानपूताने की जैनवर्म सम्मन्यी व्यवस्थाका भी पता लग जाता है। इतिहास और चरिन प्रेमियों के लिये मन्य समह्णीय हैं, छपाई-सकाई साधारण हैं।

श्रीमात्रारिवारिष्पादपूर्वादिस्तोत्रसुष्ट् - क्ला श्री पद्मरात्रपारि, सशोपक सुनि विनयसागरजी, प्रकाशक हिन्टी जेन आगम प्रकाशक सुमति कार्यालय, जैन प्रेस कोटा।

प्रस्तुत पुस्तक मे भावारितारण, श्रीपार्तनाथलपुस्तोत्र, ख्रीर जिनस्तुति वे तीन स्तोत्र सकतित हैं। इन तीनों ने रचितता पद्मराज गिण हैं। प्रस्तात्रना मे श्री श्रमरचद नाइटा ने पार्प्पृत्ति साहित्य पर प्रकार डालते हुए भातारित्रारणस्तोत्र नी पादपूर्ति श्रीर उसके कर्त्ता की गुरूपरम्परा पर सुन्यर प्रकाश डाला है। प्रन्यकत्ता के सम्य च में भी पूर्ण विचार विनिमय किया है। इस समहक्षा प्रथम स्तोत्र सरल, सरस श्रीर सुन्दर है। नमूने के लिये एक पद्म नीचे उद्दश्त किया जाता है—

ससारि काम परिप्रण कामक्रम्भ, सचारि हेमनवरूज परंपरासु । सेवामि ते चरमदेत्र ममन्तसेवि , सघात्रकी दामिगण चरण चरन्तम् ॥

श्चतएर इस स्रोत्र की रम्य शब्दायली भक्ति की भारनारो जाएत करने म समर्थ है चतुर्विशति जिनेन्द्र स्तरनानि—मन्ता। पुरुपशील गणि, प्रकानक हिन्दी जैनागम प्रकाशक सुमति कायालय, जैन थेम कोटा (राजपुताना) ॥

यह समीतात्मक राग रागिनियों में रचा गया स्तोत्र है। इसमें राग वे साथ देशियों के नाम देकर राग से धनिमग्न जनताकों भी गाने की सुगमता कर दी है। इसमें २४ स्तत्रन हैं। इस छित की भूमिया सुप्रमिद्ध माहित्य सेनी थी ध्यारचट नाहटा ने बिद्धतापूर्वक किसी है। भूमिका म प्रत्यकता खीर प्रत्य के विषय पर प्राप्त प्रकाश हाला गया है। कही-कहा पर एकार खोक की सन्तेषता सडकती है। सगीत प्रेमिया को सस्ख्त भाषा की राग रागिनियोंका रसाहराजन करने के लिये इसे मॅगाना चाहिये।

श्री चतुर्निशति जिन-स्तुति — रचिवा महाकवि श्री सुन्दर गणि, सन्पादक सुनि विनयसागर, प्रकाशक हिन्दी जैनागमप्रकाशक सुनित कार्यालय जैनप्रेस कोटा (राजपुनाग), गुल्य चार खाने।



## वार्षिक विषय सूची—भाग १५

\_\_\_\_\_ ( किरग १ )

ਰੁਸ਼

| Ŗ | एक साम्प्रदायिक चित्रस्-[ श्रीयुत प० कैलाशचन्द्र शास्त्री              | દ          |
|---|------------------------------------------------------------------------|------------|
| २ | कदम्ब नरेश रविवर्मा श्रीर उनका शिलालेख-[ श्रीयुत वा० कामता             |            |
|   | प्रसाद जैन डी॰ एल॰, एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰                                  | १          |
| ₹ | क्तिपय प्राचीन पट्टे परवाने[ श्रीयुत भॅवरलाल नाहटा                     | ۶۲         |
| 3 | गुप्तकालीन जैनधर्म-[ श्रीयुत रमेशचन्द्र पी० ए०                         | ३२         |
| K | चन्द्रगुप्र-चाणक्य इतिवृत्त के जैन श्राधार-[ श्रीयुत वा० ज्योति प्रमान |            |
|   | जैन एम० ए०, एल एल० बी                                                  | <b>१</b> ७ |
| Ę | जैन सिद्धान्त-भवन, श्रारा का वार्षिक निवरण-[ श्रीयुत पा० चक्रेखर इ     | सार        |
|   | जैन वी० एस-सी० वी० एल०                                                 | o          |
| 3 | टिस्ण भारत मे जैनधर्म का प्रवेश श्रीर विस्तार-[श्रीयुत प० नेमिचन्द्र र | तास्री ४२  |
| = | नीविवाक्यामृत और सागारधर्मामृत—[ श्रोयुन ० हीरालाल शास्त्री            | 38         |
| 3 | भ० महार्वीर के समकालीन नृपतिगण्-[ श्रीयुव श्रगरचन्य नाहटा              | <१         |
| 0 | विविध विषय—[ श्रीयुत प० नेमिचन्द्र शास्त्री                            | ४६ ६०      |
|   | सुद्दोनिया या सुधीनपुर                                                 | ५६         |
|   | कवि वृन्दावन कृत मतसई                                                  | ধ্ত        |
|   | दूनकुरड का ध्यस जैन मिदर                                               | ٧c         |
| 2 | साहित्य समालोचना                                                       | ६१ ६९      |
|   | (१) पट्ग्वएडागम = वी जिल्ट                                             | ६८         |
|   | (२) मोज्ञमाग प्रकाश का ऋाधुनिक हिन्ती रूप                              | क्तिर ६२   |
|   | (३) कन्नड् प्रान्तीय तारुपत्रीय-प्रन्थ-म्यी                            | ε϶         |
|   | (४) मदन पराजय                                                          | ξy         |
|   | (४) करतस्यण                                                            | Ę,         |
|   | (६) कुन्दकुन्ताचार्य रे तीन रत्न                                       | ६५         |
|   | , (७) चर्णा-चार्णी                                                     | દદ         |
|   | [ श्रीयुन प० नेमिच⁻द्र शास्त्री                                        |            |
|   | (=) जैनधर्म—[श्रीमती तर प० चन्दार्ताई                                  | દ ક        |
|   | (६)  राजुलकान्य-श्रियुत्त प० महे द्रकुमार कान                          |            |
|   | (४०) भाग्यफल [तारवेश्वर त्रिपाठी, ज्योतिपाच                            | ार्थि ६९   |

# (किरण २)

| १        | किलङ्गाधिपति खारवेल—[श्रीयुत प्रो० गो० खुशालजैन एम० ए०,            |      | ,     |
|----------|--------------------------------------------------------------------|------|-------|
|          | साहित्याचार्यं                                                     | •.   | . ११५ |
| ર્       | चीनदेश त्रोर जैनधर्म-[श्रीयुंत वा० कामता प्रसाट जैन, एम० त्रार०    | प्रव |       |
|          | एस०, डी० एल्०                                                      |      | ૭ફ    |
| રૂ       | जैनकला—[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्रो .                          | ••   |       |
| 8        | जैन ज्योतिप का मेहत्वपूर्ण ब्रन्थ—[श्रीयुत वा० ख्रगरचन्द नाहटा     | 491  | . ११२ |
| ¥        | वृत्तत्तेत्र का गणित—जैन तथा जैनेतर ऋाचार्यों के सिद्धान्त         |      |       |
|          | —[श्रीयुत राजेश्वरीदत्त मिश्र एम० ए०                               | ***  | १०५   |
| ६        | विविध विपय—(१) मधुरा से प्राप्त अम्बिका की एक नवीन मृत्ति          |      |       |
|          | —श्रीकृष्ण्दत्त वाजपेयी एम० ए० 🔻 🔑                                 |      | १३२   |
|          | (२) वाटीभ सिंह सृरि की ऋपूर्व कृति–स्याद्वादसिद्धि                 |      | *     |
|          | —[श्रीयुत पं० दरवारीलाल न्यायाचार्य                                |      | १इ३   |
|          | (३) कवि जोधराज गोदीका विरचित–सम्यत्त्व को गर्दः                    |      |       |
|          | —[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र शास्त्री                                  |      | १३४   |
|          | (४) उड़ीसा के गर्जेटियर में जैन उल्लेख                             |      | १३५   |
| ૭        | सोमदेवसूरि का आर्थिक दृष्टिकोण्—[श्रीयुत प्रो० रमेशचन्द्र एम० ए०   | •    | १२४   |
| <b>~</b> | साहित्य समीचा—(१) श्रो स्वर्णाचल महात्म्यम् (नंग श्रनंग कुमारों का |      | /     |
|          | ्रपुर्य चरित)                                                      | 4.   | १३७   |
|          | (२) श्रात्मावलोकन                                                  |      | १३७   |
|          | (३) स्तोत्नत्रयी सार्थ .                                           |      | १३⊏   |
|          | (४) युगप्रधान श्री जिनदत्त्तसृरि                                   | •    | १३=   |
|          | (५) श्री भावारिवारणपादपूर्यादिस्तोलसप्रह                           |      | १३८   |
|          | (६) चतुर्विशति जिनेन्द्र स्तवनानि                                  |      | १३३   |
|          | (৩) श्री चतुर्विशति जिन-स्तुति                                     |      | १३६   |
|          | (=) बाहुचली (राष्ट्रीय काव्य)                                      |      | १४०   |
|          | —[श्रीयुत प० नेमिचन्द्र शास्त्री                                   |      |       |

#### THE JAINA ANTIQUARY

VOL XIV

JANUARY, 1949

No II

#### Easted by

Prof A N Upadhya M A., D Litt Prof G Khushal Jam, M A Sahityacharya B Kamata Prasad Jam M R A S D L. Pt Nemi Chandra Jam Shastri, Jyotishacharva

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH BIHAR INDIA

Annual Subscription

## CONTENTS.

- The birth place of Dhavala and Jayadhaval.
   —Sn Jyoti Prasad Jain M. A. LLB—46
- 2. The Original Home of Jainism
- -Prof. S Srikantha Sastri, M. A -58
- 3 A critical study of the Jain Epistemology.

  —Prof. Rajendra Prasad, M A.—63
- 4 Heroes of the Jain Legends.
- —Dr Hansatya Bhattacharya, M A, B L, Ph. D —71
- Contribution of Jains to Kannada Language & Literature
   Prof K G Kundangar, M A -78



# THINH HNTIDUARY

" श्रीमलरमगम्मरिन्याद्वादामोजलाञ्छनम् । नीयात् त्रीलोक्यनाजस्य शासन जिनशायनम् ॥ " ( श्रवसंकद्व ]

Vol XV No II

ARRAH (INDIA)

January 1949

# THE BIRTH PLACE OF DHAVALA & JAYADHAVALA $B_{ij}$

(J) oti Prasad Jain M A LL B )

From the colophon given at the end of the Dhavala commentary of the Shat khandagama Sidhanti it is evident that Swami Virsen comoleted the work in the morning of the 13th day of the bright half of the month of Kartika in the year 838 of the Vikrama era corresponding to Monday the 8th of October 780 A D. But the auti or himself gives no clue as to the place where he lived and wrole his works. It was, however, Jinsena the worthy desciple of Vir ena who in the Colophon of the Jayadhavala, a commentary on the Kasaya Pahuda, which was Jeft incomplete by Virsens, but was complete l by Jinsena in 837 A D and which he, out of respect for his guru, called the Virseniya Tika specifically mentioned the name of that place as Vâţa giama pure.

<sup>1</sup> Anchant-VII, 11 12 p 207 JA-XII 1 p 1 In these articles the date arrived at by Prof Hiralal (in Shar khandagania I I 1 Introd) and accepted since by most of the scholars has been proved to be incorrect.

<sup>2</sup> Jayadhavala (Dig Jain Sangha Benares) Vol I Introd

ţ

Shrutavatara<sup>8</sup> mentions that Virsena Guru came from Chitrakutapur , and settled at Vatgrama where, in the ancient Jaina temple supposed to have been built by Anatendra (a king of the gods), he wrote his Dhavala and about a third of the Javadhavala which was later on completed by his desciple Jayasena i. e (Jinsena). The Shrutavatara of Bibudha Sridhara, although corroborates this statement in other details, fails to mention the name of the place. An old manuscript of Pratikramana dated 1560 A. D 4, belonging to the Shastra-Bhandara of Karanja, has two verses in it, which refer to Virsena and mention that he wrote his works in the temple of Vata (वादे चैत्यवरे). The same two verses are, however, repeated verbatim even along with the corresponding numbers (i. e 13 & 14) in a Pattavali of Senagana published by Dr. A N. Upadhye.<sup>5</sup> It seems that the Pratikramana mss either contains this Pattavali in full or has borrowed certain verses from it. Thus these are the only sources so far discovered, which mention the name of the birth-place of Dhavala and Jayadhavala and give it as Vāta, Vātagrāma or Vātagrāmapur. It also appears that Virsena took his abode in an ancient Jain temple of this place, which was believed to have been built by the gods in times immemorial, and consecrated probably in the name of Lord Chandraprabhu, the eighth Jaina Tirthankara whom Virsena salutes and eulogizes in the beginning of the Jayadhavala, paying special tribute to the धवल वर्गे (silvery white colour) of His body 6 The only other information about the place is that supplied by Jinsena in the colophon of that work, which 'says this Vātagrāmapur was, in his times, under the rule of the lord of Gurjara or Gujerat (वाटमामपुरे श्रीमद् गुजरायीनुपालिते). And there is no doubt about the fact that these two scholars lived somewhere within the dominions of the Rashtrakutas, and at least Jinsena who was the religious preceptor of Emperor Amoghvarsha I was in direct contact with the emperor and his court.

Of the modern scholars, Dr K. B. Pathak was the first to make an attempt at identifying this place. He edited the famous Parswa-

<sup>.3.</sup> स्होक १७७**-**१८०

<sup>4.</sup> Mahabandha (Bh. Gyana Pitha, Kasi, 1947)—Introd p. 13.

<sup>5</sup> JA-Vol. XIII no 2 p. 4.

<sup>6.</sup> Jayadhavala, ibid.

bhyudaya Kavya of Jinsena in 1909 A D In his introduction to that work, he discussed the colonhon of the Javadhavala, and being unable to make anything out of Vata gramapur, he concluded that the name was wrongly spelt in the mas and that it should have been Matagramapure instead of Vatagramapure And he seems to have believed that this Matagrama was the same as Malkhed (or Manyakheta) the wellknown capital of the Rastrakutas. In his paper on 'Kumarıla and Bhartharı also he wrote the name of the place as Matagramapur? Pt Nathu Ram Premi followed Dr Pathak and gave the name as Materamapur, and even in quoting Indra nandi he corrected the original Vatagrama into Matgrama He also belives it to be identical with Malkhed 8 Probably on the same authority Dr Belvelkar gave the name as Mathagrama 9 Dr Hiralal the worthy editor of the Dhavala (1 e the Shat khandagama) dis cusses in its introduction all available information about Virsen. and although he reads the name of the place of his re idence as Váta grams, he neither identifies it nor locates it. But the learned editors of the Jayadhavala have tried hard to fix its identity. They uphold the correct version to be Vitagrama or Vatgramapur but misled by the adjective गर्जराय नपालिते they believe that it must be situated somewhere in Guierat On referring the matter to Dr Al'ekar the learned author of 'the Rashtrakutas and Their Times they seem to have been told by him that the ancient name of Baroda (in Guierat) was Vatapada (परपद) and that some Rashtrakuta copperplate grants have been discov red from near about that place, and so this Vata pada might have been the Vatágrama of Virsen and Jinsena They further assert that the Gurjararya or Gurjaranarendra of the Java dhavala colophon was none else than Amoghvarsa I himself and that since he had quelled the rebellion of Dhruva of Guierat in Saka 757 (1 e 835 A D) and conquered back that province he was called as such by Jinsena in 837 A D and that there is thus no doubt about Baroda being the place where Virsen and Jinsen

<sup>7</sup> JBBRAS-XVIII p 226 He also identified the Gurjararya with

<sup>8</sup> अ०सा० ६०—ए० २६७ सथा विद्वदरल माला पु० २६ ३१

<sup>9</sup> Jin ratrna kosa p 133

lived and compiled their works. In this way we have got so far only two suggestions regarding the identity of the place in question, the first saying it was Manyakhet and the other that it was Baroda, but none of them is either suitable or even possible

Nowhere has this place been referred to as Matgramapur, Matgrāma or Mathagāma, while in all the available mss. of the known sources it is given as Vātagrāmapur, Vāṭagrāma or simply Vāta. There is no reason why the spelling of the original name should be so drastically changed, when even the changed name bears no resemblence with Manyakhet or Malkhed. Moreover, Manyakheta was not the capital of the Rashtrakutas at the time when the Dhavala was finished (i. e. in 780 A. D.) Most probably it was not even in existence at that time. The city was founded and made the capital by Amoghvarsha I,10 probably even after the completion of the layadhavala in 837 A.D. When Amoghyarsa ascended the throne, he was only a child of about six years, and for more than two decades his reign was infested with rebellions, and disorders. By about 835 A. D. the situation was finally brought in control and peace and security were restored, due mainly to the untiring efforts and unflinching loyalty of his kinsmen Karka, Govind and Dhruva, the viceroys of Gujerat And it seems to be on the advice of the Mahasamantadhip of Gujerat that he built the new city' which had a more secure and central position, and shifted to it the capital sometime between 835-840 A D. The earliest reference to Manyakhet seems to be that in the Konur plates issued by Amoghvarsa from Melkhed itself in 860 A. D. Thus Manyakhet could never have been the place where Swami Virsen lived. Jinsen might have lived there in his later-days, although it is also not quite likely. And so there is absolutely no possibitity of Vatgrama and Manyahhet being identical.

Similarly, it could not have been Baroda of Gujerat. Even if Vaṭpad (चटपद) was the name used for Baroda in those days, it hardly bears sufficient resemblence with Vātgrāmapur (चाटमामपुर) to be identical with the same. A place could not be known by two

<sup>10.</sup> Karad plates of Karka II (IA-XII p. 263 ff), Rashtrakutas and their-times p. 47.

such different names in the same period Moreover Gujerat, and therefore Baroda was not included in the Rashtrakuta empire in the times of Virsen (760 790 A D) It was Govind III who sometimes between 794 808 A D conquered and annexed Gujerat to the Rashtrakuta empire, and appointed his favourite brother Indra as its viceroy and on Indra's death his son Karka was appointed to his place The earliest Rashtrakuta records discovered from Guierat are the copper plate grants of Karka dated 811-12 A D Govinda had creat faith in Karka so much so that at the time of his death be appointed the latter as the guardian of his own son Amoghvarsa I who was then a mere child Karka discharged the trust faithfully. quelled all the rebellious elements and installed Amoghvarsha on the throne of his father in 814 15 A D Even after that he could not afford to be absent from the capital and to facilitate his presence there he appointed his own brother Govind as deputy viceroy of Guierat After Karka's death, his son Dhruva succeeded him as Mahasamantadhip and governor of Gujerat These Rashtrakutas of the Guierat line remained ever faithful to the emperor Atleast there was no disaffection till the time of Dhruva's grants of 835 A D 11 The assertion of the editors of the Jayadhavala that in 835 A D Amoghyarsha suppressed the rebellion in Gujerat and concutered back that province thereon adopting the title of Gurjararya and Guriara narendra is therefore erroneous and quite baseless In fact there was no such rebellion, and he had ever been the over lord and emperor of Gujerat since the beginning of his reion, while the immediate rulers of that province, the actual Gurjaryas were Indra, Karka and Dhruva This subordinate branch ruled Guierat from C 794 to 900 A D, after which it was ruled directly from Malkhed <sup>11()</sup> And so the Gurjararya of the colophon must have been Dhruva I of Gujerat, in whose territory was also included the Vatagrama of Virsen and Jinsen, in 837 A. D. This, however, does not mean that this place might as well have been in Gujerat We have already seen that in Virsen's time Gujerat was not a part of the Rashtrakuta empire, and the place where he lived was in 780 AD under the immediate rule of Jagtunga, who was the governor of the

<sup>11</sup> IA-XV p 199

<sup>11(</sup>a) Dr Iswan Pd,-Hist of India p 141

province in which it was situated. Besides, although Virsen himself seems to have migrated from the north i.e. Chitrakutapur which I have reason to believe was none else but Chitor, all his later associations, colleagues and desciples belonged to South India. Digamber Jainism was never very popular in Gujerat which has ever been the stronghold of the Swetamber sect. No old Digamber monastery, college or library is known to have existed there. The oldest mss. of Dhavala and Jayadhavala also, which date 11th, 12th century A. D., have been discovered only from Karnataka. And no historical evidence or tradition associates Virsen and Jinsen with Baroda or any other part of Gujerat. There is thus no reason to imagine that Baroda might have been the Vätgrämapur in question, purely on a remote semblence of the two names.

In order to discover the real place we should look for it somewhere in Maharastra proper, and more particularly in the vicinity of the pre-Malkhed capital of the Rashtrakutas. Unfortunately the pre-Malkhed capital has also not been determined so far with certainty There are several suggestions Some say the fort of Mayurkhandi or Morakhanda in the Nasik district was the pre-Malkhed capital while some others think Nasık itself was the capital Some believe it to be Latur in Berar, which was the original home of the family Paithan, Elichpur and Elora have also been put forth as probabilities. Cousens suggested 12 that the place called as Sooloobunjun in the Indian Atlas sheets, which is just above the Plateu near the Elora caves may have been the actual lacality of the capital. Dr. Altekar discusses13 at length all these possibilities and comes to the conclusion "As it is, we have to admit that we have no definite knowledge as to the precise site of the capital before it was shitted to Malkhed. Yet from the above discussion and available material, this can be safely concluded that the pre-Malkhed capital of the Rastrakutas was somewhere not far off from Nasik and most probably it was Sooloo bunjun which is close to the Elora caves which were excavated and adorned with fine temples by Krisna I (756-772 A. D.), and that Nasik itself was the seat of a viceroy who generally used to be the

<sup>12.</sup> The Chalukyan Architecture, p. 1.

<sup>13.</sup> Rastrakutas and their times p. 46-48.

prince next in importance to the emperor himself and that the fort of Mayurkhandi in the vicinity of Nasik was the chief military head quarters of imperial Rashtrakutas in the pre-Mall-hed days, and was in charge of the viceroy of Nasikdesa Thus the Pimperite and Dhuha<sup>15</sup> plates of Dhruva Dharavarsa dated 775 and 779 A D res pectively show that in the reign of Govind II his brother and successor Dhruva was the viceroy of Nasik as he himself probably was in the reign of his father Krisna I Similarly in the time of Dhruva, it was his son and successor designate lagtunga who held the vicerovalty of Nasik and was incharge of the military head quarters of Mayurkhandi. In his own reign Govind III seems to have retained them in his own charge and not to have appointed a separate vicercy. He seems to have spent much of his time in the fort of Moralhanda as several of his own grants, viz Radhanpur (808 A D \ Want Dindors (107-8) Kadba (814 A D), were issued from this place. His own son and successor was a small child, and the most trusted of his brothers was Indra. May be, in the begin ning of his reign he had entrusted the charge of these places to Indra, but after his conquest of Gujerat to the vicerovalty of which he appointed Indra he might have taken Nasik and Morakhand in his own direct control But when he died in 813 A D, Karka the son of Indra who besides being viceroy of Gujerat was also the guardian of the booking Amoghvarsa and was thus the first lord in importance, must have himself taken charge of the vicerosalty of Nasik and control of the fort of Mayurkhands Thereafter, for a long time atleast upto Dhruva's time and certainly in 837 A D the Masikdeer was a part of the viceroyalty of the lord of Guyerat. Thus, supposing Vatgrama was situated somewhere in the province of Nasik, the words सुन्त्यानुपालिते would simply mean under the direct Lovernment of the lord or governor of Gujerat As a matter of fact a comparison of the two colophons those, of the Dhaval and the layadhaval clearly shows that in both of them the immediate ruler of the province as well as the emperor overlord are mentioned Thus the Jagtungdeva raje of V 7 of the Dhavala colophon refers

<sup>14</sup> E.I-X p 81 @

<sup>15.</sup> CI-VIII p 182 ff

Narendra Narendra-Chandamani of V. 9 refers to Dhruva Raj the Rashtrakuta emperor himself, similarly the Gurjararya of V. 6 of the Jayadhavala colophon refers to the viceroy of Gujerat who was also the Governor of Nasikdesa (i.e. Dhruva I of Gujrat) and Amoghvarsha-Rajendra etc of V. 8 evidently refer to the emperor himself. In both the colophons, the intervening verses contain information about the date and time of the completion of there works. The mode of mentioning the names of these two sets of dignitaries also clearly indicates that the former ones were of an inferior or subordinate position to the latter ones. The editors of the Dhavala as also those of the Jayadhavala committed the same mistake of believing two different persons, i e the immediate governor and the emperor overlord, mentioned in the colophons, to be one and the same person.

But these discussions do not help us much unless we succeed in locating our Vatgrampur in the region of Nasik, beyond any doubt. Fortunately, we have at least four copper plate grants of the Rashtrakutas, ranging from 775 A D. to 808 A D., which throw important light on the identity of the place sought after. The Pimperi Plates 16 of Dharavarsa Dhruvaraj Nerupama, dated 775 A. D. purport to have conveyed the grant of a village named Lilagrāma in the Vātnagarika Vishaya 84 of the Nasikdesa. Dhruva was at this time the viceroy of Nasik and Khandesh, with Nasik as his headquarter. The Dhulia plates 17 of Karkaraja dated 779 A. D record the grant of a village named Rakhulagrama in the Nasik Vishaya (province), in the east of which was Chebhatika, in the south Godavari, in the west Vatmukhagrama and in the north Vatapuragrama. According to Dr D. R Bhandarkar, the editor, of these plates, all these localities are situated in the Nasik district. The Wani-Dindori plates 18 of Govind III, dated 806-7 A D were discovered from the village of Wani in the Dindori Taluka of Nasik

<sup>16</sup> E I—Vol X p 81-87, line 41 in the second of the three Pimperi plates (on p. 87) contains—'वाटनगरिकारच्य चतुरशीत्यन्तर्गत लीलाग्राम्मे'

<sup>17</sup> EI-VIII p 182.

<sup>18.</sup> IA—XI p 156, line 39 of the plate has 'नासिकदेशीय वाटनगर विषय अन्तर्गता भ्रम्बकाग्राम'

district, and were issued from Mayurkhandi, a hill fort to the north of Wani. It records the grant of the village of Ambakagrama in the Vatanagar Vishaya of Nasik desa, on the east of which was the village of Vadavura. The Radhanpur (608 A D) and Kadaba (613 A D' plates of Jagtunga Govind III were also issued from Mayurl handi. The latter record 10 states that the emperor made this grant infavour of a Jain Matha because its head had removed the evil influence of Saturn from which a feudatory Chalukya prince was suffering. The donee was a Jain Guru Arkakirti the desciple of Vijayakirti.

From the above records, it is evident that Nasik and the adjoin ing fortress of Marakhanda enjoyed in those days the importance next only to the capital which, if it was Saloobaniun, was only within fifty miles of these places and Dhruya and Govind III seem to have spent much of their time there. At the same time, there was evi dently an important town Vatanagar or Vatnagarika in the Nasikdesa. which was also a divisional headquarter. It was a Vishava which was a smaller unit than a Desa or province and was a bigger unit than the Bhukti (a Tehsil), and was thus like the modern Division or atleast a district. In 775 A D it included 84 villages, but with expansion of the dominions this number must have increased much in the times of Govind III and Amoghvarsa I Dr. Bhandarkar and Dr Altekar have identified most of the places mentioned in the Rashtrakuta plates, but they failed to identify Vatanagar De Fleet the editor of the Wani Dindon plates, thought it might be the modern village of Wans But he was doubtful It was however Mr G K Chandorker, the gentleman who had in his possession the Pimperi plates before he gave them to Dr K B Pathak for editing and publishing them in the Epigraphica Indica who definitely identified Vatanagar of the plates with village Vant of Dindors Taluka (Tehsil) in the district of Nasik 20

Dindori is situated some 15 miles north of Nasik town. About five miles north of Nasik, and in between Nasik and Dindori are

<sup>19</sup> El-IV p 340 RTT-p 351 Leu-p 38

<sup>20</sup> El-Vol X p 85 Mr Chandorkar also identified the Vidagrama of the plate with the modern village of Nilagavan

the Satmala or Chandor range of hills. On its peaks are the famous Jaina cave temples of Chambhar Lena, These Chambhar group of Jaina cave temples are among the ancient and important cave temples of India. They are cut in a hill 600 ft, above the plain, and are themselves 450 ft. from the base of the hill.21 The village Vani is situated beyond these hills, near Dindori, and in those days when it was an important town, might have been stretching close to these hills. The famous Jain Tirtha Maungya Tunga hills with a number of ancient Jain caves containing Jina figures in small nitches and assigned to the 8th or 9th cent. A. D 21(\*) as also the sacred Gajapantha hill another place of ancient Jaina pilgrimage, are situated in the Nasik district, rather close to the town. The neighbourhood of Nasik is also sacred to the memory of Chandraprabhu Swami. It has been a Jain Tirtha associated with the Tirthankar Chandraprabhu from times immemorial. The ancient temple of that Lord here, being believed to have been built by gods.<sup>22</sup> This corroborates the Shrutavatara tradition and confirms the likelihood of its being the desired abode of Virsen and Jinsen. In fact, Nasik and its neighbourhood has been a sacred place of all the three sects, the Jams, the Hindus and the Buddhists, atleast from the times of the Satwahanas and the western Kshatrapas ie. from 100 B. C.) And in the Rashtrakuta age too, the whole neighbourhood was a centre of learning of the three faiths. The Buddhist Monastry of Kanheri was near Bombay within 50 miles of Vatnagar, the Shaiva establishment at the Kailash temple of Elora was also near at hand, while the Jain University of Navasari (Neosarika) was about 40 miles north west of this place, and the other Jain monastries of Dharmpuri, Vatapi and those of Karnatak were within easy reach The borders of North India were also not far from it. The place in itself was neither a small insignificant

<sup>21.</sup> Imp. Geog of India, Bom Pres, Vol I p. 455, 480, also Bombay Gazet - Vol XVI p 541, 639, 426-28

<sup>21(</sup>a) ASI-1921-22 Pt. II p. 66-69, JB-140 (XXVI), MAR-1920 p 10

<sup>22.</sup> Vividha Tirthakalpa, ed. B C Law-JG 1938 p 275, The Tirthakalpa of Jinaprabha, also quoted in Abhidhan Rajendra—45th Kalpa, The Jain Iconography by B C Bhattacharya—Vol II p. 30—Nasik along with Chandravati and Varangi are the three Tirthas sacred to the memory of Chandraprabhu.

village, nor a very big city or a busy Capital town. Thus it was free from all the hustle bustle of a big city, and as the seat of the district government was such a moderately good town which could provide all the necessary facilities for the centre of lain learning set up by Swami Virsen, and also for the scholars working there to pursue their literary activities peacefully and conveniently It is quite possible that a sort of establishment with an adequate library and other necessary equipment already existed there and so when Virsen left Chitrakutapur, he chose this place for his life long work. Living at this place he composed at least one lac of Sloka size volumes (1 c. 72000 Slokes of Dhavala and about 20000 Slokes of Javadhavala). and thus his total writing is wellingh equal the size of the Maha bharata which although is not a single man's work and took centuries to acquire that size It is therefore clear that the Vata Lgramapur of Virsen and Jinsen was the Vatnagar Vishaya of Nasık desa, which was the same as the Modern village of Vans or Want No doubt there were a few other places in that region, whose names also bear some resemblence to Vatagramapur, namely the Vatmukhgrāma and the Vatpurgrāma of the Dhulia plates and the Vadvurgrama of the Wani Dindori plate But they do not seem to be the likely places, because in the first place they were only small villages and secondly they resemble much less with Vatagramapur than the Vatnagrika does, which is quite apparent from their spel lings and pronunciation The original and main part of name is Vat (बाट) which is common only to Vatagramapur and Vatanagarika The suffixes Grama, Pur Nagarika are only descriptive terms and may be indiscriminately used with any place names, atleast it was so in those days In some contemporary records the words Talvan pur and Talvananagar have been used for the place Talked in two different places in one and the same record as well as in different records 93

Therefore, there remains no doubt that the birth place of Dhavala and Jayadhavala and the abode of Swami Virsen and Jinsen was Vatagramapur or Vatnagar Vishaya of Nasikdesa, and within a few miles of Na ik town which was the same as the modern village of Vani in Dindori Taluka of Nasika district. And most probably,

the exact spot in that Vāṭnagar where this Jain Centre of leaving was accommodated was the ancient god-built temple of Chandraprabha Swamı in the famous Jain cave temples of Chāmbhār Leṇa in the vicinity of that town.

<sup>23</sup> MAR for 1921 p. 31—Champanagar grant Kambhaaj. Also see MAR. 1933 p. 237-38—Iswar temple stone inscription of Sripurush, E C—lg—I p. 51—The Mercarra plates.

#### THE ORIGINAL HOME OF JAINISM

Prof S Snkantha Sastri M A 302 D Suhbaya Road Mysore

It has become customary to take granted the statements of certain historians that Jamism like Buddhism represents a reaction to the sacrificial cult of Vedic Aryans and in the case of Jamism many scholars are rejuctant to take back the history of the faith before Parsva in about the 9th century B C. Magadha which happened to be outside the pale of the Vedic sacrificial cults in the earliest times happened to be the birthplace of both Jainism and Buddhism and hence many have thought that these religions were perhaps of non-Aryan origin Another theory is that there was at first a wave of non Vedic but Aryan peoples who had spread all over Hindustan and that later on a new branch of the same. Arvans but with Vedic cults came and established themselves, driving out the earlier non Vedic Arvans into Magadha, where Jainism and Buddhism arose. The Indus Civilisation of C 3000-2500 B C with its cults of nudity and Yoga, the worship of the bull and other symbols has resem blances to Jamism and therefore the Indus civilisation is supposed to be of non Aryan or non Vedic Aryan origin The protagonists of the Non Aryan theory are many and some of them call the civilisation definitely Dravidian I have shown in my Proto Indic Religion that the so-called non Aryan characteristics are really those of Atharva Veda civilisation and that the Vedas themselves provide ample proofs of the worship of the mother goddess, the bull serpent, Yoga etc. Therefore the Indus civilisation is post Vedic and an admixture of many Tantrik practices It is impossible to assign a Dravidian origin to the Jaina and Buddhist religious as the Tirthankaras and Buddhas are clearly designated as Ksatriyas and Ārvas

Jamism like Buddhism must therefore be traced to an earlier phase of Aryan culture. I have shown that all Indian evidence is in favour of the original home of the Aryans being Bharata Varsa in Jambūdvîpa. Bharata-Varṣa according to our traditions was not confined to the modern geographical limits but extended up to the Hindu-Kush and Pamir Range, 40° degrees latitude. It is this fact that has been embodied in the earliest Vedic and Jaina astronomical works and myths. It is well-known that the Vedānga Jyōtiṣa (C. 1380 B. C.) Calendar is practically the same as in the Jaina astronomical works like Sūrya Prajñapti, Kālaloka-Prakāśa, Candra Prajñapti, etc. The Jaina theory of two suns, two moons and two sets of 27 nakṣatras can be properly understood in the light of Vedic literature. The Sūrṣa Prajñapti (19th Pāhuda p 271) refers to various opinions¹.

In the Vedic literature also we find numerous references to the number of the Adityas as 1, 3, 7, 7, 12, 14 upto 1000, these should be understood in terms of time measurements, like the cycles of the years or eclipses or ayanas according to the context and not literally. It is not our present purpose to deal exhaustively with the explanations of these astronomical statements. We are concerned only with definite statements indicating probably the original place of astronomical observations in both Vedic and Jaina texts The five years cycle or Yuga is found in the Vedic calendar and also in the Kālalokaprakāśa as pointed out by late Dr. R Shama Śāstrī (Drapsa. p. 115). The Jaina work describes gnoman and its shadow measure during the two ayanas The shadow of 24 angulas is that of a Sanku of 24 angulas in height on the first day of Daksināyana and it increases at the rate of 4 angulas per solar month until it is exactly doubled on the Uttarayana day after which it goes on decreasing at the same rate. The Kālaloka-Prakāśa says that in the cycle of 5 years the increase (from the first day of Daksināyana) will be as follows:

१ ता कित नं चिन्दमसूरिया सञ्वलीयं श्रीमासन्ति उज्ञवन्ति तवेति पमासंति यहि तेति वदंजा? तत्य खलु इमा श्रो दुवालस पिडिविति श्रो परण्यत्ताश्रो। त त्थेगेऽवमाहंसु। ताऽके चन्दे ऽगे सूरे सन्वलीयं श्रोमासित उज्ञोऽति तवेति पमासेति। एगे एवं श्राहंसु। एगे पुरण् एवमाहंसु तातिरण चन्दा तिरण् सूरा सन्वलीयं श्रोमासित। एगे एवमाहंसु—ता श्रा उहं चन्दा ता श्रा उहं सूरा सन्वलीयं श्रोमासंति उज्ञोवेति तवेतिं पगासित। एगे एवमाहंसु—ऽतेण श्रमिलावेण नेतन्वस्। सत्त चन्दा सत्त सूरा, दस चन्दा दससूरा, भारस चन्दा भारस सूरा

Sravana Bahula 1-2 padas (24 angulas) 1 st year increase by 4 angulas per month Magha Bahula 7-4 padas (48 angulas) Śravana Bahula 13-24 angulas Il nd year, Magha Suddha 4~48 Sravana Suddha 10-24 angulas Ill rd year Maha Bahula 1-48 Sravana Suddha 7-24 angulas IV th year Macha Bahula 13-48 Sravana Suddha 4-24 angulas V th year Magha Suddha 10-48

In the Vedic literature the years of the cycle are called Samvatsara, Parivatsara, Anuvatsara Idvatsara and Idavatsara or Samvatsara Parivatsara, Idvatsara idvatsara and Vatsara Further as I have shown, the Vṛṣākapi hymn which has been a puzzle to scnolare, clearly refers to the four parts of a day the dawn, noon the twilight and night, the durations of these being indicated by symbols of Irdrant Indra, Vṛṣākapi and Vṛṣākapāyi, (Rg X72, Athawa XX 126) The long period of evening and twilight indicated here is possible only in the 40th degree latitude this is supported by the statement in the Nidāna Sūtra (IX 6) that in the Agnistoma sacrifice that the twelve stotras leave three muhūrtas unmeasured Therefore the shortest day was only of 12 muhūrtas duration (only of 9 hours and 36 minutes) Correspondingly the Sūrya Pṛaṇāapti mentions that the longest day was of 18 muhūrta duration ie 14 hours and 24 minutes

Again there is close analogy between the terms Kalyōja Dvāpara Yugma, Tretā and Kṛṭayugma used in Surya Prajāapti (p. 167) and the Vedic terms Kali, Dvāpara Treta and Kṛṭa Yuga and Parva were synonymous and meant a fortnight in this early calendar of the Āryans , The Bhagavati Sutra which according to Jacobi must be assigned to the end of the fourth or the beginning of the third century B C mentions Kṛṭa yugma. The Vedic year began in Magha (mo t probably from the Ekāştaka day Māgha Bahuļa 8 according to the Sutras) in the beginning of Varṣa Rtu as indicated in the Maṇḍuka Hymn (Rg VII, 103,7) and the hymn to Ekāştaka

(A. V. III. 10). Now in Central Asia and Bokhāra region the rains commence at about the autumn equinox, whereas the rainy season in India begins with Dakṣināyana. Jacobi assumed therefore that the year began with the Dakṣināyana in Makha or in the Phalgunis and Uttarāyaṇa occurred in the Bhādrapadas. Allowing for the unequal spacings of the Nakṣatras in the early Jaina and Vedic works, this roughly indicates a date between 2280 BC and 3240 or 4200 B. C. In the later Vedānga Jyōtiṣa and Jaina works mentioning. Dakṣiṇāyana as in the middle of Āsleṣa and Uttarāyana in Dhaniṣṭha (1320 B. C.) we confind indications of even for earlier dates. According to the old Garga and Jaina systems Śravaṇa and Maghas were on the same colure of the equinoxes indicating a date of C. 8040 BC, when solistitial colure passed through Viṣākha and Kritikas

The Sarasvati legends in the Vedas have, as I have pointed-out elsewhere, a core of astronomical observations when the river Sarasvati still flowed into the sea and was considered more sacred than even the Ganga and Yamuna The Vedic sacrifices on the banks of the Sarasvati commenced perhaps when the Vernal equinox was in Mula, which naksatra is even now sacred to the goddess Sarasvatī though it occurs during the Dasara Sarasvati in the Taittırīya Samhıtā is identified with Amāvasyā and her consort Sarasvān with Paurnima Hence Amāvāsya in Mūlā Nakṣatra, marked the Vernal equinox and the commencement of the sacrificial year, the Naksatras also being counted from Mūlā (the first or root) and subsequently from Jyestha (the eldest) and so on until in the late Vedic period the Naksatra lists began with the Krttikas. Subsequently the Sarasvatī river disappeared as also the Rājaputāna sea and its waters were mostly drawn into the Yamunā and Gangā. The date indicated by Vernal equinox in Mūla is C. 16680 B C This geological and astronomical evidence therefore shows that the Aryans had already been long in the possession of the Sarasvati country, After the last Ice Age (Würm) which according to the latest estimates based on the lead analysis extended from 80000 to 50000 years ago there came about a Pluvial Period upto 25000 years ago. This holds good only of Europe and in India the warmer climate must have commenced earlier. Even in Europe by this time Man had passed through the Eolithic, Lower, Middle and Upper

Palaeolithic periods and by 50000 B C. the Mousterian Gravettian and Magdaleman cultures of Europe had been passed The earliest man (Homo Pekemunsis) is now assigned to the first Inter Glacial period (C 500000 years ago) Hence mans evolution must have been more rapid in the tropical regions. The antiquity of Aryan traditions Vedic Jama and Buddhistic, thus goes back to atleast 20,000 B C and the original home of the race must have been in Bharatavārsa which extended up to the 4°th degree latitude. It is urgently necessary that the students of Jamism should make a comparative study of the Susuma and Dussuma Kalpas and of the various legends narrated in the lives of the Tirthamkaras

जीयात् त्रलोक्यनाथस्य शासन जिन शासनम्॥ -

## A CRITICAL STUDY OF THE JAINA EPISTEMOLOGY.

By

#### Prof Rajendra Prasad, M A

The Jama theory of knowledge possesses certain well-marked features in virtue of which it deserves a distinctive position in the history of philosophy, both eastern and western. It is because of such characteristics that it deserves our special attention and requires a revaluation in the light of the past and present philosophical attainments. But before giving a detailed analysis of the Jaina epistemology it is incumbent upon us to know certain preliminary things about the nature and the foundation of knowledge.

Knowledge or consciousness is, according to Jaina thinkers, the essence of the soul. The soul is constitutionally a conscious, knowing being. The nature of this consciousness is such that it reveals itself as well as its object. To know an object is also to know the knowing of the object. Thus knowledge is of the nature of light which manifests itself as well as the object placed before it. In this way Jaina thinkers hold that to have the consciousness of an act of knowledge we do not require another act of knowledge. A single act of consciousness is sufficient for the awareness of itself as well as for that of the object towards which it is directed.

This view of the Jainas is opposed by so many other Indian thinkers like the Naiyāyikas, the Bhāttas etc. The latter hold that a cognition cannot reveal itself just as the finger-tip cannot touch itself. According to the Naiyāyikas a cognition is manifested by another cognition since in this case the former cognition is the object of the latter cognition. The Jaina thinkers urge against the view of the Nyāya a number of objections of which we shall mention a few important ones.

The Jainas point out that we must accept the self-revealing nature of knowledge for if we adhere to the Nyāya view we shall be landed in an infinite regress. Every cognition will require another one to make it manifest but this manifesting cognition will also require stil

another to manifest it, and in this way we shall have to go on ad

To avoid the infinite regress it may be urged here that the manifesting cognition does not require to be perceived by another cognition. Now if this be the case then there can be two possibilities either we know the manifesting cognition or we doned know it. The first possibility is not admissible because its self cognisability has been rejected and its cognisability by another cognition has also exhippothesi been excluded. It is clear that there is no third course left. Now we are left only with the second possibility, namely, the unknownness of the illuminating cognition and thus the Nyāya position is like this we know a cognition not by itself but by another cognition which in itself is unknown. But it is absurd to say that on unmanifested cognition can manifest another cognition

Further, if we stick to the Nyāya view we shall not be able to find out sufficient reasons for the arousal of the second cognition for the earlier one. If we call the manifesting cognition B and the cognition to be manifested A, then B cannot arise when A continues to exist because two cognitions cannot arise simultaneously, B cannot also arise when A has vanished for then there will be no object to be cognised by B. And if we admit that B can arise even in the absence of any object then B will be toutamount to an illusory cognition like the snake rope illusion in which there is no objective snake.

As a result of all these criticisms, the Jamas reject the Njaya view and hold the view that knowledge is known by itself. The Prabhakaras, the Vedantins and some Buddhists also hold the same view as the Jamas with regard to the knowledge. A close parallel on this point is also found in the Italian thinker, Bonatelli. According to Bonatelli, as Dr. Radhakrisnan puts it, "in the knowledge of any fact there are given together the knowledge of the fact and the fact of knowledge."

A very important implication about the nature of the relation between knowing and the known follows from what has been said about the nature of knowledge. Knowledge, for the Jamas, is reve latory, it reveals it elf and its object. To know an object is to reveal

that object just as the table-lamp reveals all the objects placed on the table without any prejudice. Therefore the object of knowledge is not modified by the knowing of it, it is only revealed and not altered Hence the object of knowledge is independent of the knowledge-relation and there is no duelism between the object known and the object as it is. Here the Jaina position is in agreement with the epistemological monism of the contemporary neorealistic thinkers of Great Britain and America.

After the nature and knowledge of knowledge another very important question concerns the validity of knowledge. The question of validity split up into three sub-questions: (a) What is the criterion of validity? (b) How does validity originate? and (c) How is it known?

In their answer to the first question the Jaina thinkers are at one with the Naiyāyikas. Valid knowledge is a representation of objects as what they are and is therefore practically useful. It enables the knower to get what is good and to avoid what is bad as it represents the good as good and the bad as bad. Hence the criterion of validity is practical utility.

What follows from the above is only this that valid knowledge is practically fruitful. The Jainas stop here and do not proceed to commit the error of western pragmatists who equate validity with practical utility. To them practical efficiency is not only the criterion of validity but the sole constituent of validity. They declare that 'all valid knowledge is practically useful and from they conclude that 'all practically useful knowledge is valid'. But in infering the latter from the former they violate the rules of conversion. An affirmative universal proposition cannot be converted into another affirmative universal one. Hence the proposition 'All practically useful knowledge is valid' which they get by converting 'All valid knowledge is practically useful' is a 'false converse' as Mr. Hopkins has named it.

As regards the other two questions concerning the origin and knowledge of validity the answers given by the Jainas are quite unique and distinctive. According to the Nyāya both validity and invalidity are extrinsically constituted and known; according to the

Sankhya both are intrinsic; according to the Mimathsa validity is intrinsic while invalidity is extrinsic, and according to the Bauddhas invalidity is intrinsic and validity is extrinsic

The Jama view differs from all the four views stated above According to the Jamas in the case of familiar as well as unfamiliar knowledge both validity and invalidity are extrinsically constituted, they depend for their origin upon conditions external to and other than the conditions of knowledge. As regards the awareness of validity or invalidity the Jamas point out that when we have a kind of knowledge which is accompanied by a feeling of familiarity or knowness its validity or invalidity is known intrinsically while in case of unfamiliar or new knowledge, both are known extrinsically We are to take the help of external conditions in order to know the validity or invalidity of such a kind of knowledge

After these preliminary observations let us enter into the inner details of the Jaina epistemology. But in the coming discussions we shall deal elaborately only those aspects which are the unique and individual possessions of the Jaina philosophy and pass cur ouisly upon the rest because an elaborate treatment of the entire epistemology of the Jainas will require so much of space as we cannot afford here.

The most fundamental classification of knowledge, according to the Jaines, is into immediate (সন্মো) and mediate (ম্টারা) This two fold classification has some well marked advantages over other classifications. These advantages have been very clearly pointed out by Pt. Sukhalaljee Sanghavi in his introduction to Hemcandra's Pramana Mitmania

The Jaina classification says Pt Sukhalaljee, is free from the fallacy of over-lapping division. The terms immediate and mediate are so much opposed to and distinct from one another that what comes under one class inevitably falls outside the other. The second ment of this classification is that it is completely exhaustive. Whatever may be the number of pramanas admitted by a philosopher, all the pramanas can be comprehended under the above two classes without any violence to the pramanas themselves. It is a matter of common experience that a piece of knowledge is either

immediate or mediate, it must be one or the other; it cannot be both nor can it neither for there is nothing besides the two.

Besides, the Jaina classification has advantages over the classis, fications of pramanas made by other Indian philosophers It is superior to the carvaka view in as much as it does not deny the validity of non-perceptual knowledges; it is superior to the Bauddha classification of pramanas into perception and inference in so far as it neither denies the validity of other pramanas, like testimony etc. nor does it reduce them forcibly to inference. It is also more acceptable to the threefold classification of the Sankhya, the fourfold classification of the Nyaya, the five-fold classification of the Prabhakaras, the six-fold classification of the Bhattas etc inasmuch as it is not necessitated to deny any pramana or to violently reduce it to the ones it admits in order to preserve the sanctity of its own pramanas whatever may be the number of pramanas, they are directly immediate or mediate. The Jainas donot need either to deny or to effect a violent reduction because all the pramanas irresptively and naturally conform to the immediate-mediate classification.

The concepts of immediacy and mediacy have been accepted by almost all the philosophers of east and west but none has treated them with such logical accuracy and exactness as the Jainas Immediate knowledge means, in Jaina logic, clear knowledge: विशव अस्यज्ञम्, clearness here means illumination without any other intermediate knowledge. Hence clear knowledge means the awareness of an object without an, intermediate knowledge. Immediate knowledge is, therefore, that in which 'the soul gets clear knowledge of an object without depending upon any other knowledge.' There is complete absence of dependence upon anything except the soul itself, if is a knowledge depending upon the soul alone. Such a kind of knowledge the soul comes to have when the obstructions to clear knowledge, are destroyed or removed.

Now if by immediate knowledge we mean a knowledge depending only upon the soul, then sense-perception cannot be regarded as immediate and the Jama logicians to deny the immediate character of ordinary perceptual knowledge. In sense-perception we have

the knowledge of an object through the mediation of senses, external or internal and hence it cannot be called really immediate though certainly it is nearer to immediacy than inference or testimony is Thus, logically speaking, sense perception is mediate in character Some of the western thinkers namely, the representationalists who hold that an object is known through a copy or mental representation of it and not directly, also deny the immediate character of such knowledge while the contemporary realists, the neo realists and the critical realists regard ordinary perception as the direct apprehension of the object. The neo realist holds that in perceiving an object we perceive it directly, and though they recognise the medi ation of senses they still regard it to be absolutely immediate. The critical realists, on the other hand, point out that we do not perceive an object directly but through a mental content of it which is diap hanous Just as a man with spectacles sees objects through his eye-glasses But even these thinkers regard such knowledge to be purely immediate. Here we point out that the position of these western realists is based upon a gross logical oversight and an incomplete realisation of the implications of the term immediate' or 'direct.'

Here a charge may be lavished against the Jaina logicians. It can be said that the Jaina view is highly sophisticated as it relegates what is commonly taken to be immediate to the category of mediate knowledge. But this charge is based upon an incomplete under standing of the Jaina epistemology. The Jainas distinguish between what is really immediate (पारमाधिक प्रस्त्र) under the better class is included the ordinary perceptual knowledge which is had through the mediation of the senses. सांचयहारिक प्रस्त्र is further classified into इद्वियमत्वर and अवधिद्वयस्वर which correspond respectively to the external and internal perceptions of the Naiyāykas and others.

साञ्चवहारिक प्रत्यस्, that is, ordinary senseperception is charactrised by four stages. At first we have a bare awarness of the object without any consciousness of its details and specific properties. This stage is called avagraha (श्ववह) In the second stage, which is called the (रहा), there arises the attempt, the questioning to know

the particulars and specific details, its similarities with and differences from other objects. In the third stage, avāya (अवाय) "there is a definite finding of the particulars which we desired to know in the second stage. The second stage is merely an attempt to know the particulars, while the third stage consists of the ascertainment of these particulars, इंहितविशेष निर्णयोऽवायः." The fourth stage, which is known as dhāraṇā (धारणा), is the last one in which we have a retention of what is ascertained in the third stage, स एव दृढतभाव-स्थापनो धारणा.

This analysis of sense perception makes it clear why the Jaina logicians regard it to be mediate in character from the absolute point of view. 'As in the case of Sāmvyarakārika Protyakṣa we recognise one knowledge after another (अवग्रह, ईहा, अवाय and पारणा) there are intermediate knowledges," and hence it cannot be called clear knowledge for clearness means bereft of intermediate knowledge'. Thus clearness being the characteristic of Pratyakṣa Pramāṇa "we see that it cannot apply to Sāmvyarahārika Protyakṣa where four stages of knowledge arise one after another." 2

Pārmārthika Pratyakṣa is sub-divided into Sakala (सकल) and Vikala (विकल) Under the first we have kevala-jīnāna which is, in words of Dr Radhakrisnan, "omniscience unlimited by space, time and objects and free from doubt, perversity and indefiniteness." It is the result of complete destruction of all Karmas that obstruct the natural consciousness of the soul. It is a state in which the soul shines in its pristine purity, under the class of Vikala we have Awadijīnāna and Manahparyāyajīnāna. In these two there is a partial distruction of the Jīnānāvāranīya Karmas. In Awadhi we have a direct apprehension of the objects which are too minute or too distant and obscure for ordinary perception. Manahparyāja is the result of destroying hatered, jealousy etc. and in this there is an immediate awareness of the thoughts and feelings of others, past and present.

<sup>1</sup> Drarya-Samgraha, P 15.

<sup>2.</sup> Mr. S. C. Ghoshal's commentaris on the Pauksamukham.

Mediate knowledge is distinguished from immediate knowledge by the fact that 'it is not clear by itself but has to depend upon some other kind of knowledge' for its clarity and existence as well There are five kinds of mediate knowledge Smarana (memory), Pratyabhijnāna (recognition) Tarka, Anumāna (deference), and Agama (testimony)

I shall not discuss these varieties of mediate, knowledge in this article due to lack of space. The discussion of these topics may be taken up in another article in some other issue.

## HEROES OF THE JAIN LEGENDS.

Dr. Harisatya Bhattacharya, M.A., BL, Ph. D. (Contd. from Vol XIV No I pp. 8-21).

'Hurrah!' cried Samba, being well pleased at its taste, 'where have you got it?'

"The companion brought Samba and his followers to the Kadambari cave, where the princes drank heavily and lost their senses.

"At the foot of the hill was the sage Dvaipāyana, lost in deep meditation and unconscious of the outside world. Prince Sāmba owing to his drunken condition was unable to walk properly. He, however, moved towards the sage as best as he could and pointing towards him cried out,—'Is this the man who will destroy our fair city?' Atonce, the Yādava princes, all mad with wine, ran towards him and began to kick him; throw stones at him and strike him mercilessly with weapons. Unable to bear the onslaught any longer, Dvaipāyana fell down apparently dead; the princes laughed merrily and returned to Dvārakā.

"Being informed of this sad occurrence, Krishna hastened to the forest with Balabhadra and asked for the sage's pardon, falling at his feet, In the agonies of death, Dvaipāyana, however, could not cool down his mind. He died saying, 'None in Dvāraka shall escape my wrath save and except you two. The penances I have so long practised shall be fuel to the fire of my vengeance. Fire shall burn.—Dvārakā shall be a heap of ashes,—all shall die,—and nothing shall be spared!'

"Krishna returned with a heavy heart and proclaimed the dire determination of the dying Dvaipāyana throughout his kingdom. He, however, advised his subjects to be pious in heart and deed. The people of Dvārakā accordingly began to do acts of morality with scrupulous care and Krishna used to go to the Raivataka hill to attend to the noble teachings of the omniscient Lord Nēminātha.

"On his death, Dvaipāyana re-incarnated as a demon. He recollected his vengeful vow and came to Dvārakā. At that time, however, Dvārakā was practically flooded with sentiments and acts of strict piety and the vicious demon was utterly unable to harm it in any way, in the least. Dvaipāyana, baffled in his purpose, stayed in Dvārakā for eleven long years. The Yādavas did not awerve an inch from the path of righteousness and consequently

the wicked Dvaiphyana too could not injure them during that period

"After the practice of strict self control for eleven years the

\*After the practice of strict self control for eleven years the people of Dyaraka used often to have such talks among themselves—

'We have been practising strict self control'

'O our austerities are too severe to be expressed in language We are practically anchantes practising penances'

'Do you know any thing about Dvaipāyana?'

O, he died long ago

He can't do any wrong to us, can he?'

How can he? The severe penances that we have been practising these eleven years have destroyed all his powers

Well then what is the good of our continuing to be pious any

longer?"

We need not be so plous now

'It would not be bad then, if we drink a little wine from time to time 'Certainly not.

Certainly no

'And supposing we eat a little meat with it,-

O, absolutely harmless'

It is needless to state immorality spread in Dvārakā and thereby the wicked Dvaipāyana found an opportunity to wreak his old vengeance.

Suddenly the city of Dvārakā was startled by supernatural visitations. Shooting of stars on all sides, rumblings of thunder in cloudless sky, earthquakes every now and them, rise of dreadful comets and stars,—what a sad day for Dvārakā! The solar disc appeared perforited, there were showers of ashes,—and all unknown the sun and the moon were eclipsed. Loud and werd laughters were heard in houses and jackals and other wild animals began to roam in the public streets fearless. The citizens dreamt had dreams and they found in those dreadful days the demon Dvaipāyana wandering throughout the country, accompanied by ghosts and spectres.

Wind blew funously Logs of wood, dry grass and huge trees were thrown into Dvārakā by the storm. The city was practically choked with dry grass and fuel. Suddenly, there blew up a terrible fire—a fire that could not be extinguished in any way. Soon, Dvārakā was hopelessly on fire,—people could not save themselves

'even by flying away. The dreadful Dvaipāyana by dint of his demoniac powers, overwhelmed the strength of all the Yādavas and threw them into that all-devouring fire. None was spared.

"When their dear city of Dvaraka was thus in the jaws of horrible ruin, the brothers, Rāma and Krishna were making their best attempts to save Basudēva, Dēvakī and Röhinī. Basudēva, Dēvakī and Rohini found sure destruction in the dreadful fire that was blazing so furiously on all sides. They cried out in bitterness, whereupon Rāma and Krishna ran towards them and put them in a chariot as soon as possible. They hoped to save the parents in any way possible. But the demoniac powers of Dvaipayana had already deprived the horses of all their strength and so they stood motion-Wild fire came to devour them,—where upon Balabhadra and Krishna began to draw the car themselves. Suddenly, the parts of the car broke down and it stopped. Fire surrounded Busudeva and the two brothers completely by this time and they cried out in dismay, 'O Rāma, O Krishna!' The dutiful brothers took the parent to the gates of Dvaraka somehow through the hungry fire; -so that, a little space off and they would be safe in a place outside the burning city! Suddenly, the gates of the city were violently closed before them and there appeared the terrible Dvaipayana in front of them! Balabhadra , took no notice of the demon and broke the gates of Dvārakā with a kick But the car would not move, its wheels were hopelessly embedded in the earth. All hopes were gone by this time and Rāma and Krishna looked a piteous look towards Dvaipāyana. The stony heart of the wretch was not softened and he addressed them, - 'What! Did I not tell you before that none would be spared except you two brothers? Don't you know that I have sacrificed my life-long goodness and patient practice of penances,—all for this?

"In tears, Krishna and Balabhadra approached the parents;—it was too much for them to separate themselves from their beloved father and mothers. 'Dearest sons,' said now the parents, 'go away now; let us have what is inevitable; just try to save yourselves; for, the renowned name of the Yadu family clings only to you two, now. We now find shelter in the Arhats, the Siddhas, the Sādhus and the Dharma, as proclaimed by the Arhats.' There showered down a

rain of solid fire attended with deafening sound,—and Basudeva and the mothers were burn, down to ashes in no time!

For six months, the fair city burned,-after which it was nothing but a heap of ashes Then there was a great flood and no trace of Dvaraka was left

"The imperial overlord of Dvaraka was now a street beggar Krishna and Balabhadra now resolved to spend the remaining days of their lives under the protection of the Pandavas, their cousins \* and fast friends With great difficulty they passed their way through a long forest. When in the Kousamba wood, Krishna was troubled by extreme thirst Balabhadra went in search of water when leaving him, the heart of Balabhadra however, was seized by some unknown fear / Brother, said he accordingly 'take special care of yourself .so long as I do not return? 'And, O gods of the forest, prayed his perturbed son, 'be pleased to protect my brother-who was once the lord of the world and the best of men! Alas I he is thirsty to day I go to bring water for him save him from all dangers till I come back I

Balabhadra went away with a troubled heart

"His tongue was dry in extreme thirst and Krishna fell down under a tree He covered himself in a cloth and was soon fast asleep Only his red feet were visible and seeing them from a far a hunter threw a sharp arrow towards them, thinking that there was a deer there ! At this terrible wound Krishna's sleep-subsided and he became restless at the dreadful pain 'Who are you' cried he 'that killed me thus? I did not do you any harm 'I am Jara kumara', said the anxious hunter, 'Son of Basudeva I have been wandering in these dreadful forests for twelve long years lest my brother Krishna be killed by me I have never seen a man come here. Who are you? 'Come brother, come,' said Krishna in a trembling voice 'your dwelling in the forest for the last twelve years has been fruitless Jara kumara hastened towards Krishna and fell down unconscious at what he saw He cried out piteously when he regained his senses. The high souled Krishna was dying fast He consoled Jara kumara and said, 'Fly brother, fly soon There will be no end to your dangers, as soon as Balabhadra arrives here It may be that he will kill you in anger

"Jarā-kumāra went away.

"Seeing that his death was near, the son of Basudeva (Krishna) mentally bowed to the Lord Neminatha and to the Siddhas Suddenly, there blew a hard gale which broke the limbs of Krishna mercilessly. Troubled by thirst, grief, pain and storm, Krishna thought, 'None could defeat me, yet at last the wicked Dvaipayana is the cause of so much misfortune. If I get him once, I would avenge myself fully.' So thinking, Krishna breathed his last

"When Balabhadra came to Krishna with water in a pot of lotusleaves, he bacame almost mad in grief at the sad demise of his brother. He took him in his lap and cried.—O how bitterly! It seemed that the trees were standing still in their sympathy for him. The day passed away,—Rāma sat on with the dead brother on his lap,—he wept for the whole of the night. 'Brother,' said he in tears, when the day was dawning, 'look,—the sun is about to rise; how long will you sleep? We have to pass a long way yet'

"The poor Balabhadra lost his senses and roamed for six months with that lean, dry and decomposed corpse of Krishna on his shoulders, in forests, caverns and caves. Some times he would burst out in tears and sometimes he would dress that corpse in wild flowers.

"At last a celestial being came to him and convinced him that Krishna had died, that it was impossible to revive him and that there was no use in carrying his corpse in that way. So, he performed the last rites with regard to the dead body of Krishna and took to self-contemplation. The omniscient Lord Nemi-natha understood the state of Rama's mind and was kind enough to send a sage to him without delay. Balabhadra was initiated into the order by him and began to practise the sacred vows. When he died, he ascended the heaven, known as the Brahma-loka.

"In Brahma-loka, however, the soul of Rāma—very dearly attached to his brother,—could not find peace. He began to search for Krishna. With the help of Avadhi-jnāna or clairvoyant knowledge, he saw through all places in the heavens. Nowhere, however, he could see Krishna. He turned to the worldly regions; there also, he did not find him. Sad at heart, Balabhadra began to search for

him in the infernal regions. In the first hell, in the second hell too,

—Krishna was nowhere. To his great dismay however. Balabhadra
found him at last amidst the intolerable pains, in the dreadful region
of the third hell. In hot haste. Balabhadra went down into the third
hell and clasping his brother close told him, 'Now, brother, come
with me,—why should you suffer so much pains? Krishna was
now an infernal being his body slipped from the hold of Balabhadra,
although he tried to keep him. Free from the grasp of Balabhadra
the limbs of Krishna were joined again. With great difficulty,
Krishna recognised his brother at last. He bowed to him and told
him, 'I have got to suffer the infernal pains for many thousand years
For, at the time of my death, my mind was not calm and cool but
in an extremely angry mood. Lord Nemi also had predicted long
ago that I would have to suffer infernal pains for a long, long time
His words were not to be false.

"Cannot these pains of yours be mitigated in any way? asked Balabhadra in tears

"My own acts said Krishna, have made these sufferings of mine inevitable. Yet the Lord spoke of some hopes. I shall be born in the human region again after staying in this hell for a long time. Then I shall have the status of a Vaimanika god. When the happy Utasarpini time will come round again. I shall be born as the son of the king Jita satru. I shall be a Jina or conqueror in that life and shall be called Amama. When I shall thus be a Tirathamkara, you will attain the final Liberation too.

"Brother, said Balabhadta, 'will the memorable acts of ours be thus effaced from the earth?

"I have got to stay for a long time in this horrible hell, known as Balukā prabhā said Krishna 'jet, in order to perpetuate our fame in the human world, you may give out there that Rāma and Krishna were impenshable and indestructible beings and that they could move wherever they would People will then remember us for ever and worship us in the belief that we were really the Divine Beings They will think that we were all powerful Gods, the creators, the preservers and the destroyers of this universe

In propagating their faith and religion Jains like the Christians had made Kannada the medium of preaching for the better understanding of the tenets by the people. Buddhists also may have taken to the same recourse in the propagation of their religion the inscriptions of Asoka (अशोक) and Buddhist vihāras (विहार) have been found in Karnāṭaka But their literature in Kannada has not been traced so far. From the fourth century B. C the advent of Jainism in the South down to the middle of the fourth century Kannada language was not sufficiently developed as is evidenced by the inscription at Halmidi (हाल्मिडि) It was not suited to preaching and writing. Jains had therefore to enrich it by borrowing words from Sanskrta and Präkrta. On the other hand they received. into Prākṛta some Kannada words under the name Deśi and they are given in Desi-nāma-mālā and Pāiya-lacchi-nāma-mālā. Since this time Kannada words have been ground-under three hands Tatsama, Tadbhava and Desya. Tatsama words are pure Sanskrta words and been current as if they were Kannada ones. For example - कमल, कुसुम, कलि, वीर, वाल, काव्य, वृत्त, पत्र, पाद, दन्त, पत्ति, लोह, आसन, नाटक, देव, पुरुप, संगम, चक्र, वाण, मोच etc. Not that Kannada had no equivalents for these but to suit the campu style and diction they gave a currency to such words. Tadbhavas are Sanskrta words deformed in accordance with Prakrta phonetic system and made current into Kannada For example:-

| nade cullent in | to Mannada roi | example:—                    |             |
|-----------------|----------------|------------------------------|-------------|
| Sanskrta '      | Tadbhava       | Sanskrta                     | Tadbhava    |
| ऋकच             | करगस           | • श्री                       | सिरि        |
| ञ्रह्           | श्ररुह         | रत्न                         | · रतुन      |
| স্বঘ            | श्रम           | वैशाख                        | वेसगे       |
| स्थापन          | तापर्णे        | गाथा                         | गाहे        |
| भिचा            | <b>विक</b> े   | प्रचाल                       | पक्खाळ      |
| चेपग            | केवंगा         | शष्कुलि                      | ं चक्कुलि   |
| नतका            | ् नध्रिंग      | विल्वपत्र                    | ् वेल्लवत्त |
| लेप्य           | लेप्प          | श्रन्याय                     | श्रनेय      |
| प्रकृत          | पागद           | संस्कृत                      | सकद्        |
| कौपीन -         | कोव्ण          | वऋद्वार                      | वंकदार} -   |
| चर्क            | सरुग           | श्रमि                        | ऋगिग        |
| व्यवहार         | वेहार          | चर्मकार                      | सम्मगार     |
| कस्तूरि         | कत्तुरि        | कुस्तु <u>ं</u> चु <b>रु</b> | कोत्तुंघरि  |
|                 |                |                              | •           |

T- 111 ....

| Sanskṛta    | Tadbhava              | Sanstita    | 1 80011374 |
|-------------|-----------------------|-------------|------------|
| भौडागार     | भडार                  | मार्जार     | र्मंतर     |
| भार्य ।     | অজ                    | यहर         | জয়        |
| स्वरित      | <u>त</u> रिह          | त्रमृत      | श्रमदु`    |
| शक्ति       | मृत्ति                | सत्वर       | चनर        |
|             | have been corrupted   | For Example |            |
| Sanskrta    | Apabhramsa            | Sanskṛta    | Apabhramsa |
| दुर्याधन    | दुज्जोधन              | विद्याधर    | निज्ञोतर   |
| <b>ন</b> য় | प्रम्म, बोम्म         | यशोदा ५     | , जसोये    |
| सौराष्ट     | सोगठ                  | इद्र        | इन्स       |
| शशी         | समि                   | सरस्यती     | सरमनि      |
|             | ing words are notewor | thy —       |            |

| I ne io  | nowing words | ate noten | 0111.5   |          |              |  |
|----------|--------------|-----------|----------|----------|--------------|--|
| Sanskrta | Tadbhava     | Deśya     | Sanskṛta | Tadbhava | _ ,          |  |
| श्चामारा | श्रागस       | वान       | परशु     | परसु     | कोटलि        |  |
| पशु      | पमु          | श्राम्ळ   | शर्गी    | स स      | निंगळ्, पेरे |  |
| वारा     | वारे         | श्रदिल    | शांत     | सीत      | मोह, पुळिग   |  |
| श्रीपध   | चोसन         | मदु       | भाषा     | वासे     | गातु         |  |
| व्याध "  | निपट         | वेड .     | रटभ      | लटह      | वडगु         |  |
| भ्रमर    | वार          | तुनि      | यद्भि    | पष्टि    | , पेट्यु     |  |
| मृत्यु   | मिळ्नु       | घंदु      | च्याञ    | नग्ग     | पुलि         |  |
|          |              |           |          |          |              |  |

They also coined such words as -

ष्ठमाल (dish) भानरि (muni bhiksa) मेल् mel (\*at), edeyailu एडवाड्ड (to take exercise), नडेपाड्ड (wilking) तीरमें (completion) इतमें (nothing), तीर्म (completion, end) असिनं कार (py) अमापिनों (harlot), पांचार (cow, cattle), तमा (raised ground), बाढ (vegetable) मनल (provision for journey) हेरिंग (ap)) अहुनुमें (indigestion), उदिने (seril), गिळिन्ने (derision) खोळ्यु (secret), पिछेडु (piece) ननियं (memory), पमयु (famine) पण्टे (deposit), मन्देवाल (intimacy), सुरम (a particle), मोसनि (harlot) मोल्लु (aum, capital), रहचिंगा (a cook) etc. Some of these words are current even now among Jains in Karnātaka. They have freely used Sanakṛta technical words in Jaina philosophy to make them better understood by fall

They did not stop with the formation and coinage of words but gave to Kannada grammar o'so a tinge of Sanskṛta form. The introduction of Sanskṛta alphabet, teriminology, the seven oblique cases, the relative pronouns, compounds, san saptami the passive voice

The modern principles of criticism cannot be applied to them inasmuch as the ideal of life was quite different in those days. Enjoyment, mental peace, and final beatitude were the only predominant factors in life and our poets have been successful in depicting them. Over and above this the Jain writers and poets have specialised themselves in painting tragic characters. Karna (कर्ण) of Pampa, Damitari (दमितारि) of Ponna and Duryodhana (दुर्योघन) of Ranna are the examples of this art. They were poets of high order. With the lapse of a thousands years their works are as new. For their excellence they were patronised by चालक्य and राष्ट्रकृट emperors and were given high sounding titles as कविचकवर्षि etc. चावुंडराय the author of त्रिपष्टिलच्यामहापुराया has borrowed the subject matter of his work from पूर्वपुराण and उत्तरपुराण of Jinasenācarya जिनसेनाचार्य and his disciple Gunabhadracarya गुणभद्राचार्य respectively, and is found to quote some verses from त्रिपष्टिशलाकापुरुष-पुराण of कविपरमेश्वर. He was not only a literary artist but a soldier, a statesman and a great builder. He was the prime minister and commander in chief in the reign of गंग king राचमत On the other hand he has got such titles as सम्यक्तवरताकर for his truthfulness and self sacrifice Śri Bāhubali श्रीवाहुवित image at श्रवण्वेल्गोल was a work of his construction His त्रिपष्टिलच्यामहापुराण occupies a preeminent position as the first prose work in Kannada literature. Another prose work of the same period is really a piece of literary The work goes by the name बद्धाराधने. Some say its author ाs रेवाकोट्याचार्य, some say it is शिवकोट्याचार्य and there are others who say that the author is unknown The controversy need not be tackled here The work contains short stories meant to convince people about the excellence of Jainism Though modern technique of short story cannot be applied for its critical estimation it has got. all the excellences of जातककथा, देवी आराधना, धूर्ताख्यान etc. It is very unfortunate that Kannadigas (कन्नडिंग) have been deprived of the knowledge of the life of such a great writer in their language.

We now come to two important poets of the beginning of the eleventh century namely Nagacandra (नागचंद्र) known as अभिनवपंप and कंति a poetess. Nagacandra had the titles भारतीकर्णपूर, कवितामनोहर साहित्यविद्याधर, चतुरकविजनास्थानरत्नप्रदीप, साहित्यसर्वज्ञ, सूक्तिमुक्तावतंस etc. These high sounding titles speak of his greatness as a poet. In his

Ramayana he has followed पडम चरियम् of निमलसूरि It is strange for a दिगम्बर Jain नागचड़ to have followed a खेवांबर Jain poet. In this work the tragic character of TITU has been depicted with great skill, and psychological effect The तमायण is an outstanding work of the time He built a temple to Mallinatha Jina at Bijapur ( निनयपुर) and wrote his Mallinatha purana (पश्चिनायपुराख) Nagacandra himself has admitted the poetical superiority of कति A work known as कतिहप्रसमस्ये is available Beyond this it is not known what books have been written by her

The other poets of note and outstanding merit, their date and

| orks are given         | in the table b | elow                             |          |
|------------------------|----------------|----------------------------------|----------|
| Poets                  | Date           | Works                            |          |
| े कर्यापार्य           | 1140           | नेमिनायपुराण्                    | (Poetry) |
| नेमिचद्र               | 1170           | लीलायति, श्रर्धने मिपुराण        | ,,,      |
| श्चमाळ्                | 1189           | चद्रप्रभषुराण                    | •        |
| वधुवर्भ                | 1200           | हरिवशाभ्युदय, जीवसवीघने          | "        |
| श्राच्ग्ण              | 1195           | वर्धमानपुरास                     | "        |
| पारर्वपडिन             | 1205           | पारर्ननाथपुराख                   | ),<br>), |
| রন্ধ                   | 1209           | श्रनतनाथपुराण, यशोधर चरिते       |          |
| शिशुमायस               | 1233           | त्रिपुरदद्दनमांगत्य, श्रननाचरिते | ,,       |
| गुणवर्म                | 1235           | पुष्पवतपुराण, चद्रनाथाष्ट्रक     | ••       |
| कमलभव                  | 22             | शा ताश्वरपुराण                   | **       |
| श्रहस्य                | 22             | क्तिगर काव                       | "        |
| <del>इ.मुदेन्द</del> ु | 1275           | रामायण (पटपि)                    | <i>"</i> |
| इस्तिमज्ञ              | 1290           | श्रादिपराण (Prose)               |          |

arman 1290 श्राद्युराम् (Prose) Karnaparya flourished in Kolhapur territory under the patronage of Silahara (शिलाहार) गटरान्त्य His work नेमिनाथपुराण n चंपूपाहण In classical work of outstanding merit. Nemicandra's sistiffed is it fiction sent is the predominant tel Though the atoly in very short the work has enormously increased by lengthy these chillisms of scenes and sentiments. But he is true to his principle that it had notices what is impossible for the sun to see and n post's justiful creation is unsurpassing and unlimited Such a citie will a tout must be a man of great merit and achievements The Illes hally h श्यारकारागृह, विद्यावध्वस्रम, सुक्रिक्टामरण, मागगा वित्र गी। भागीवा वी चनपति etc he bears are behitting nerlts und jurih al silli नेमिनाथपुराण is unfinished 🐐 Lind allegant and applications कमलभव are poets of equal merit. In both of his works Janna जा not shown any play of imagination as has been expressed by himself, but has tried with success at simplicity. His यशोधरचिते preaching as it does ऋहिंसा will always remain a real work of art treating secular as well as religious side of the subject. Both of his works are famous as classic of great merit. It is no wonder therefore if the ruling prince of Hoysala Yadava (होण्सक-यादव) dynasty were to decorate him with the title कविचकवर्तिःसाहित्यरनाकर, विनेयजन-मुखतिलक, राजविद्यत्सभाकलहंस, कवियंदारकवासव etc. are his other titles.

Andayya (श्रंडच्य) has written a mythical story of कामदहन in the form of a खंडकाव्य. He has given it the colour of a fiction. This short poem has brought to him all the fame of a great poet It evinces his love and zeal for his language and country.

शिशुमायण and केमुदेन्दु have gone out of the way and taken to Sangatya (सांगत्य) and Satpadi (पदपदि) metres to suit the popular taste and to tone down the high flown Campu (चंपु) style with a clear idea of bringing pauranic literature within the reach of the popular understanding.

All the poets mentioned in the above table were masters of three languages Sanskrta Prakrta and Kannada and as such wrote to please the pandits only. Their writings were full of Sanskrta words. A complaint that Kannada poetical works cannot be composed without the use of Sanskrta words was lodged at the door of the poets. Andayya took up the challenge and wrote in pure Kannada. His attempt may have been praiseworthy. But the ardent desire of the general public to know and learn was not satisfied by any of these classical poets and writers. The neglect of the general public kindled a fire which remained smouldering for a long time untill at last it broke out in the form of religious and literary revolution after the middle of the twelfth century. It was led by वसव who established वीरशैव faith and preached his philosophy in his sayings (वचन) written in simple style to be understood by all. The signs of the revolution were noticed by the classical writers as is hinted at by नयसेन in his धर्मामृत about 1112 A.D. He revolted against the Sanskrtised style and wrote his own work in pure and simple Knowing this state of things they did not follow any premeditated plan to avert the calamity and to meet the popular demand but left it to its own fate which ultimately proved detrimental to the interest of the Jains and their religion. However, individual writers had to face this and bring round the public to put, faith in Jainism by their propagandistic works. The poets and writers working in this field and their works are given in the table below.

| Poets         | Date | Works                                                          |
|---------------|------|----------------------------------------------------------------|
| <b>महाशिव</b> | 1125 | समयपरीचे, त्रैलोक्यचूडामण्स्तित                                |
| वारनिन        | 1153 | श्राचारमार and its commentary in Kannada                       |
| पृत्तविलास    | 1170 | Commentaties to प्राप्तत्रय, तस्त्रार्थ and<br>परमात्मप्रकाशिक |
| माघननि*       | 1260 | शास्त्रसार्ममृत्रय                                             |
| नागराच        | 1300 | पुरयास्त्राव                                                   |
| रनकचद्र       | 1300 | Commentary to मोन्नप्राभृत of कार्डकराचार्य                    |

Brahmasiva's समयपरीचे contains the treatment of श्राह्मामम and अनामामम वर्षे He further points out the defects occurring in Hindu Puranas and Dharma sa tras and proves that Jainism is the best religion. But his work is in classical campu (चपु) form. It was not therefore fit to appeal to the popular mind. It was overshooting its mark. Vittavilasas (ब्रचिनास) धर्मपरीचे also is of the same type it is the rendering of (सहन) धर्मपरीचे of श्रमिताबि into Kannda and चपु form.

Maghanandis (मायनिंग) साखसारमग्राय treats the Jain philosophy in details. It is in the form of (मस्क्रा) सूत्रक and Kannada commentary copiously illustrated from Kannada Jain puranas especially from बाल्यामुनाय of पर

These sporadic efforts were not sufficient to meet the popular demand and to quench their thirst for knowledge. For language and liter ture must move on with the time. They must change day by day others to they will stagnate. This principle was not taken notice of by the lovers of classical literature such as महिमान्त 1245. जिल्लाम 11145 and बिजारान 1260. To impress the beauty of classical literature on the popular mind महिमानन prepared his महिमान्त्रयोग an anthology selecting beautiful portions from classical works of poets irrespective of their religious faith. This also was not sufficient to convince the public. जानमें has written his महिमानोंचें। tresting therein grammer, plank tres rases and poet conventions and faithful tresting therein grammer, alank tres rases and poet conventions and faithful tresting therein grammer, plank tres rases and poet conventions and faithful tresting therein grammer, alank tres rases and poet conventions and faithful tresting therein grammer, alank tres rases and poet conventions and faithful tresting therein grammer, alank tres rases and poet conventions and faithful tresting the poet conventions and the faithful tresting the poet conventions and the faithful tresting the poet of the p

in his शब्दमणिद्पेण has amplified the grammatic portion. This शब्द-मणिद्पेण has been a standard Kannada grammar to this day. The efforts of all these were of no avail. For, within a period of a hundred years after them षद्पदि age of simpler style and language was ushered in and चंपु lost its ground.

The authors on scientific subjects, their dates and works have, been given in the following tables:

| Author       | Date   | Works                                            |
|--------------|--------|--------------------------------------------------|
| श्रीधराचार्य | 1049   | जातकतिलक, a work on फलितज्योतिप                  |
| राजादित्य    | 1120   | व्यवहारगर्णित, चेत्रगर्णित, लीलावति, चित्रहसुगे, |
| ,            |        | जैनगि्गतसूत्रदीकोदाहर्ग—all mathematical         |
| _            |        | works                                            |
| कोर्तिवर्म   | 1125   | गोवैद्य                                          |
| जगछळसोमनाथ   | 1150   | कर्णाटक-कल्याणकारक—a rendering of पूज्य-         |
|              | •      | पाद's कल्याग्यकारक                               |
| , रट्टकवि ्  | . 1300 | रदृमत, a work on फलितन्योतिष. Some of            |
|              |        | these are in चंपु form. 🕴 💮 🔻                    |

I request the readers not to misunderstand me by the mention of a few authors and saying too much about them. I request them to believe that I have selected some representative authors from each group to serve the purpose of this short paper. The number of poets and writers upto the end of the thirteenth century is very large and therefore I had to take recourse to this method of selection

From what has been said it is clear that Jains have built up and enriched the Kannada language. They have supplied to the Kannada reading public classical poetry, fiction, short-story, works on philosophy and science for every day use. They have neglected drama. But the dramatic merit and skill can be noticed in using etc. They were fond of fine arts such as music, dancing, sculpture architecture and painting as can be noticed in all their puranas. In short They have left for us Kannadigas a rich legacy of literary and scientific works of which each one is proud.

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. XIV, 1949

#### Easted by

Prof A N Upadhya M A,D Litt Prof G Khushal Jain, M A Sahityacharya B Kamita Prasad Jain M R A,S D L. Pt Nemi Chandri Jain Shistri, Jjotishacharya

# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY ARRAH RIHAR INDIA

Annual Subscription

## No I.

Astinasti Vada . 1 -By kind permission of Varni Abhinandan Granth Editor -28Achrya Samantabhadra and Patliputra 2. -D. G. Mahajan Esq., MR.AS.-Herces of the Jain Legends 3. -Di. Halisatya Bhattacharya M.A. B.L. Ph.D. 8 Mohen-Jo-Daro Antiquities & Jainism 4 -Kamta Prasad Jain, MR.AS. - 1 New Light on Antiquity of Jainism 5. -L A. Phaltane Esq., B.A.LL.B. Pleader-No II A critical study of the Jain Epistemology -Prof. Rajendra Prasad, M A-63 Contribution of Jains to Kannada Language & Literature 2 -Prof K G Kundangar, M A-78 3 Heroes of the Jain Legends -Dr Hansatya Bhattacharya, M A., B L. Ph. D-71 The birth place of Dhavala and Jayadhaval. -Sn Jyoti Prasad Jain M. A LLB-46 The Original Home of Ja nism

-Prof. S. Srikantha Sastri, M. A.-58